


PARSIBAAN QUARTERLY
In the realm of literature and culture

info@parsibaan.com  :ایمیل
www.parsibaan.com  :وب‌سایت

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی ادبیات و فرهنگ
سال دوم، شماره‌ی هفدهم
خزان 1404 خورشیدی 

مدیر مسؤول: سیدمسعود حسینی
معاون مدیر مسؤول: مریم ظریف

سردبیر: سعید حقیقی
دبیر اجرایی: عصمت ‌ا‌   لله احراری
معاون سردبیر: نوریه نورزاده
مشاور ارشد: روح‌الامین امینی
دبیر ادبیات: پرویز آرزو
دبیر هنر: نوید مشعوف

دبیر ادبیات کودک: منیره نوری

عنوان: گریز یوسف از زلیخا نسخۀ بوستان سعدی 
نگارگر: استاد کمال‌الدین بهزاد هروی

تاریخ: 893 هجری - هرات  /  اندازه: 30.5 بر 21.5 سانتی متر 
محل نگهداری: کتاب خانۀ ملی قاهره- مصر 

52b :کد نسخه: ادب فارسی 22  /   شمارۀ برگ

نمایه
سخن پارسی‌بان/3

دینی که ادا شد، نوید مشعوف/ 5

مقاله‌ها
1. مکتب هرات، نگارگری و کتاب‌آرایی و تأثیر آن بر مکتب‌های همانند 

در منطقه، سیدمسعود حسینی/ 10

2. رسالۀ آداب الصّوفیه، اثری نویافته از شیخ زین‌الدین خوافی هروی، 

فرهاد احراری/ 34

ثیر پذیری علی‌شیر نوایی از ادبیات فارسی، احمد حسینی مروی/57
ٔ
3. تا

4. مهرگان، آیین همبستگی اجتماعی در آریانای کهن، دکتر مریم 

ظریف/ 69

5. تحلیل  گفت‌وگوهای داستان فریدون بر اساس نظریۀ ارتباطی 

یاکوبسن، نادیا صدیقی/ 81

6. تصحیح نسخۀ خطی غزلیات قاضی اختیار حسن‌ بن‌ غیاث‌الدین‌ 

حسینی هروی تربتی، احمد عطوفتی خوافی/ 105

نقد ادبی
مروری بر بدایع‌الوقایع واصفی، خدابخش سعادتی118

داستان
حماسه، نرگس درویشی/ 130

گفت‌وگو
ماهِ من این لحظه یادت میکنم...!، گفت‌وگویی کوتاه با استاد 

عبدالوهاب مددی/ 153

طنزگاه
واژه‌های سرگردان، احسان سلام/ 160

آفرینش‌گران پارسی
کارنامه‌ی شاه‌علی‌یوا نرگس قهرماناونا/ 128

کارنامه‌ی دکتر یامان حکمت/ 166

وایت‌ها وزها و ر ر
زن پشت دیوار، ناهید نیازی/ 169
... و روزگار، لطیفه صدیقی/ 172

سرایش‌ها
سرایش‌هایی از راشد رامز/ 175

پارسی‌بان کودکان
پاژن، یسنا نورزاده/ 178

خرگوش گوشدراز و سنجاب، منیره نوری/ 182



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

2

  الف
-  دکتر عبدالغفور آرزو

- دکتر نصیر آرین
- دکتر پرویز آرزو

- دکتر بهرام امیر احمدیان
- یحیی حازم اسفندیار
- دکتر حمید احمدی
- دکتر محمد الطاف 

- روح‌الامین امینی
- دکتر آرمین امیر

- دکتر محمدالله افضلی
- دکتر اخلاق آهن

- دکتر خلیل‌الله افضلی
- دکتر شجاع احمدوند

- د. ریم أبوالخیر
- محمد مسعود امینی

   ب
 - دکتر میرویس بلخی

- روح‌الله بهرامیان
 - سیده کبری حسینی بلخی

  ت
 - دکتر محمدعلی تقوی

- دکتر ماندانا تیشه‌یار

  ج
- دکتر کاوه جبران

 - دکتر صلاح‌الدین جامی
 - دکتر هجرت‌الله جبرئیلی
 - دکتر نرگس جابری نسب

  چ
- دکتر الکساندر چولوخادزه

- دکتر مهمت چلیک

  ح
- مریوان حلبچه‌ای

- دکتر یامان حکمت

- احمد حسینی مروی
- ولی محمد حدید

  خ
 - دكتر جعفر خالمؤمن اف

- دکتر ناظمه خدایوا

  ر
 - محمد افسر رهبین

 - محمد رنجبر
 - عبدالواحد رفیعی

  س
 - سیدضیاءالحق سخا

- احسان سلام
- دکتر ماندانا سجادی

 - مصلح سلجوقی

  ش
 - دکتر شفیق‌الله شفیق

- دكتر نرگس شاه علی یوا
- دکتر زبیده شادکام

  ص
- دکتر سیدنورالحق صبا

- دکتر رسول صادقی
- نادیه صدیقی

  ع
- دكتر بحرالدین عمرزاق اف

- دکتر نزاکت عصمتوا
- عالمپور عالمی

  غ
- زاهده غفوری

  ف
 - خالده فروغ

- دکتر رز فضلی

  ق
- شیما قاضی زاده

- دکتر گ. ای. قنبربكوا
- دکتر محمدشاهپور قادری

  ک
 - محمد کاظم کاظمی
 - دکتر عمر کمال‌الدین

 - بهمن کیارستمی
- حمیدالله کامگار

 - دکتر سیده فلیحه‌ زهرا کاظمی

  ل
- اسماعیل لشکری

  م
- دکتر محی‌الدین مهدی

- دکتر داوود منیر
 - صاحب‌نظر مرادی

- مجیب مهرداد
- دکتر سیدعسکر موسوی

   ن
- پرتو نادری

- نیلوفر نیکسیر
- لطیف ناظمی
- اسفندیار نظر
خاطره نورزایی

 هـ
- سیامک هروی

- دکتر سیدجمال‌الدین هروی

  ی
- غلام حیدر یگانه

- دکتر نعمت ییلدریم 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

3

هرات، شهری با پیشینۀ درخشان و ریشه‌دار در قلب 
بزرگ‌ترین  بالندگیِ  بستر  تمدن خراسانی، همواره 
بوده  سرزمین  این  تاریخ  در  هنری  استعدادهای 
است. این شهر، نه‌تنها زادگاه و پرورشگاه نگارگران 
بزرگی چون استاد کمال‌الدین بهزاد بوده، بلکه در 
شاعری، خوش‌نویسی، معماری و کتاب‌آرایی نیز 
به‌عنوان یکی از کانون‌های باارزش فرهنگ و هنر 
پویا،  فرهنگی  است. فضای  پارسی شناخته شده 
پیوند  و  هنرپرور  حاکمان  تاریخیِ  حمایت‌های 
ژرف این شهر با سنت‌های عرفانی و ادبی، هرات 
است؛  کرده  بدل  الهام‌بخش  و  زنده  مکتبی  به  را 
شهری که اصالت هنری‌اش در گذر سده‌ها نه‌تنها 
کم‌رنگ نشده، بلکه همچنان بر دامنۀ تأثیرگذاری 
آن افزوده و جایگاه آن را به‌عنوان یکی از مهم‌ترین 
مراکز آفرینش هنری در جهان پارسی‌زبان استوار 

ساخته است.
کمال‌الدین بهزاد هروی، نگارگر برجستۀ سدۀ 
چهره‌های  درخشنده‌ترین  از  هجری،  دهم  و  نهم 
هنر نگارگری در جهان است؛ هنرمندی که نه‌تنها 
بلکه  اوج رساند؛  به  را  پارسی  نگارگری  بنیادهای 
در هرات،  او  کرد.  تعیین  قرن‌ها  برای  را  آن  مسیر 
دل خراسان، پرورش یافت و در مکتبی رشد کرد 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

4

که شاعران، عارفان، دانشمندان و هنرمندان در آن 
هم‌نفس بودند. بهزاد از دل چنین فضایی سر برآورد 
پویا،  هنری  به  را  نگارگری  کم‌نظیرش،  نبوغ  با  و 
بر  زنده، روان و عمیق بدل کرد؛ هنری که بعدها 
مکاتب بزرگ و خرد، از بخارا و سمرقند گرفته تا 
قزوین و تبریز و اصفهان و هند و ترکیه تأثیری پایدار 

گذاشت.
درک  در  خود  شگفت  توانایی‌های  با  بهزاد 
و  پیچیده  ترکیب‌بندی‌های  دیداری،  تناسب‌های 
ظرافت‌های خاص، در تاریخ نگارگری نقطۀ عطفی 
میان  توانست  که  بود  کسی  نخستین  او  آفرید. 
واقع‌نمایی و خیال‌پردازی تعادلی هنرمندانه ایجاد 
 واقع‌محور و نه سراسر 

ً
کند؛ جهان آثارش نه کاملا

هنرمندانه  است  فضایی  بلکه  است؛  خیال‌آلود 
به‌هم  آن  در  رنگ  و  معماری  طبیعت،  انسان،  که 
از  یکی  می‌سازند.  هماهنگ  جهانی  و  می‌آمیزند 
»انسان‌محوری«  او،  مکتب  بنیادین  ویژگی‌های 
نه  نگاره‌هایش  در  انسانی  شخصیت‌های  است. 
پیکره‌هایی بی‌جان، بلکه موجوداتی زنده، اندیشنده 
و پرتحرک‌اند که حالات روانی آنان با دقتی شگرف 
تا  شد  سبب  مهارت  همین  است.  شده  تصویر 

بسیاری او را »نقاش روان انسان« بنامند.
که  می‌زیست  محیطی  در  هرات،  در  بهزاد 
دانش و هنر حامیانی چون سلطان‌حسین بایقرا و 
امیرعلی‌شیر نوایی داشت و حضور مولانا نورالدین 
نام‌دار، محور  و عارف  عبدالرحمن جامی، شاعر 
روزگار  آن  هنری  و  فکری  جریان‌های  از  بسیاری 
بود. بهزاد از نزدیک با محافل عرفانی و ادبی‌ای که 
جامی در آن نقش اصلی را داشت، آشنا بود و همین 
آشنایی در شکل‌گیری جهان معنوی نگاره‌های او 
نقشی عمیق ایفا کرد. آثار بهزاد مملو از روح عرفانی، 
آرامش ملکوتی و معانی‌ ورای  هماهنگی درونی، 
ظاهر است؛ عناصری که بی‌تردید از فضای فکری 

جامی و ادبیات عارفانۀ او سرچشمه گرفته است. 
حرکت‌های  رنگ‌ها،  ترکیب  بهزاد،  نگاره‌های  در 
و فضاهای  پیکره‌ها، معماری‌های خیال‌انگیز  نرم 
قدسی، همگی بازتابی از همان جهان معنوی‌اند که 
جامی در اشعارش می‌پروراند. بنابراین ارتباط میان 
 
ً
یا صرفا پیوند سطحی  اندیشۀ جامی یک  و  بهزاد 

تاریخی نیست؛ بلکه تأثیری جوهری است که در 
باطن بسیاری از آثار او تبلور یافته است.

بهزاد در واقع به نگارگری پارسی »زبان بصری 
تازه«ای بخشید: زبانی که بر دقت چشم، ظرافت 
از  ادراک شاعرانه  و  انسان  لطایف  روح، شناخت 
جهان استوار است. همین زبان تازه بود که توانست 
در دوره‌های بعدی راه را برای هنرمندانی چون رضا 
عباسی و دیگر نگارگران بزرگ بگشاید. اگر مکتب 
باشکوه‌ترین دوره‌های هنر  از  به‌عنوان یکی  هرات 
بی‌شک  می‌شود،  شناخته  مشرق‌زمین  و  اسلامی 
 یک 

ً
نقش محوری آن از آنِ بهزاد است. او نه صرفا

نگارگر چیره‌دست، بلکه بنیان‌گذار نگرشی نوین در 
هنر نگارگری پارسی است؛ نگرشی که از عرفان، 
ادب، تجربۀ زیسته و نبوغ فطری او سرچشمه گرفت 
و توانست تا سده‌ها بر مکاتب گوناگون اثر بگذارد. 
ثبت »سبک نگارگری بهزاد« در فهرست میراث 
افتخاری  و  مسرّت‌بخش  خبری  یونسکو  جهانی 
که  سبکی  است؛  پارسی‌زبانان  همۀ  برای  بزرگ 
ریشه در نبوغ یک هنرمند هراتی دارد و قرن‌هاست 
و  منطقه  در  گسترده  هنری  مکاتب  الهام‌بخش 
نه‌تنها  فرخنده  رویداد  این  است.  بوده  آن  از  فراتر 
ارج‌گزاری دوبارۀ جهان به مقام والای کمال‌الدین 
بهزاد است، بلکه پاسداشت مشترک فرهنگ و هنر 
پارسی  مردمانی است که در گسترۀ زبان و تمدن 
می‌زیند. این دستاورد ارزشمند، به همۀ دوستداران 

فرهنگ و هنر پارسی‌، خجسته باد.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

5

است؛  سره  پارسیِ  ادبیات  تصویر  نگارگری، 
و روح  بدل می‌کند  به رنگ  را  معنا  که  آینه‌ای 
روایت را در خط و نقش می‌نشاند. در جغرافیایی 
که ادبیات آن سرشار از عرفان، تغزل، حکمت 
و خردمندی بوده است، نگارگری نیز هرگز تنها 
نقاشی نبوده؛ بلکه صورتی از تفکر، شیوه‌ای از 
دیدنو راهی برای نگرش به جهان بوده است.در 
چنین بستری است که استاد کمال‌الدین بهزاد 
استاد  به‌عنوان  تنها  نه  پدیدارمی‌شود؛  هروی 
بزرگ نگارگری، بلکه به‌عنوان عارفی که جهان 
را با چشم معنا می‌دید و آن را به زبان تصویر 
ترجمه می‌کرد. در تاریخ مکاتب هنری شرق، 
کمتر هنرمندی را می‌توان یافت که پیوند میان 
ادبیات و تصویر را چنین ژرف و جدی دریافته 

نوید مشعوف
استاد پیشین دانشکدۀ هنرها و 

دانشجوی دکتری دانشگاه مونیخ - آلمان



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

6

درازنای  در  بی‌شماری  هنرمندان  باشد. 
تاریخ این حوزهٔ تمدنی و انسانی رشد و نمو 
کرده‌اند و نام‌ها و یادگارها از خود به ارمغان 
گذاشته‌اند؛ اما استاد کمال‌الدین بهزاد هروی 

در میان همه مستثنی است!
به‌ویژه  ادبیات،  که  است  هنرمندی  او 
بینش  شالودهٔ  را  تصوفی  و  عرفانی  ادبیات 
هر  که  می‌دانست  او  بود.  ساخته  خویش 
ریشه  باید  می‌نشیند  صفحه  بر  که  خطی 
حامل  باید  رنگ  هر  و  باشد  داشته  معنا  در 
اندیشه‌ای باشد. از همین‌رو در آثار او مفاهیم 
معرفت  و  لدونی  جهان  از  مثالی  رنگ‌ها، 
پیران،  انتخاب سوژه‌ها، همچو  متعالی بود. 
عارفان، مردمان عادی و لحظه‌های انسانی، 
نشانهٔ آن است که او جهان را از دریچهٔ انسان 
بی‌تردید  دربار.  و  قدرت  نگاه  از  نه  می‌دید، 
پدید  شرق  هنر  در  بهزاد  استاد  که  انقلابی 
آورد، یکی از شگفتی‌های تاریخ هنر است. 
در زمانی که در غرب رنسانس به اوج رسیده 
را  قلم  بود که  بهزاد  استاد  این  بود، در شرق 
رساند.  مردم  خانهٔ  به  و  آورد  بیرون  دربار  از 
او انسان را محور اصلی اثر ساخت؛ انسانِ 
بی‌ادعا، بی‌تکیه بر قدرت، بی‌زینتِ شاهانه. 
نجیب‌زادهٔ  جایگزین  را  سیاه‌پوست  بردهٔ  او 
عهد تیموری کرد و لباس‌های طلایی درباری 
را به جامهٔ سادهٔ مردمان بدل نمود. در جهان 
او، ارزش انسان نه در مقام و قدرت، بلکه در 
حقیقت وجودی‌اش تعریف می‌شد. بسیاری 
تصویر  هنر  در  پیش  سال   ۶۰۰ او  آنچه  از 
کرد، از کرامت انسان تا برابری انسانی، امروز 
شعارهای بزرگ‌ترین نهادهای حقوق بشری 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

7

جهان مدرن است.
نگاه ژرف او به جایگاه انسان در آثارش چنان 
ریشه در باور و دانش انسانی او داشت که امروزه 
پژوهشگران آن را »پرسپکتیو مقامی« می‌نامند. او 
 چینش فضا، بلکه بیان مقام 

ً
پرسپکتیو را نه صرفا

جایگاه  و  اندازه  آثارش،  در  می‌دانست.  انسان 
عناصر در ترکیب‌بندی نه براساس فاصلهٔ فیزیکی، 
بلکه براساس شأن معنوی سوژه تعیین می‌شود. 
به  تصویری  هنرِ  یک  از  را  نگارگری  نگاه،  این 
استاد  داد.  ارتقا  انسان  شناخت‌شناسیِ  نوعی 
را  سبکی  دیدگاهی،  چنین  با  بهزاد  کمال‌الدین 
بنیاد نهاد که مکاتب تبریز»دوم«، قزوین، مشهد، 

اصفهان، بخارا و حتی مکتب مغول بعدها از آن 
بود؛  نگرش هنری  بنیان‌گذاریک  او  بردند.  بهره 
نگرشی که تا امروز در ذهن و دست هنرمندان 
پیروانش،  و  شاگردان  است.  جاری  افغانستان 
که  بوده‌اند  نگاهی  دنباله‌رو  اکنون،  تا  از گذشته 
بهزاد پیش چشم جهان گشود؛ نگاهی که هنر را 
از سطح زیبایی‌شناسی به سطح شناخت انسان 

رساند.
حق  بنامیم،  نقاش  تنها  اگر  را  بهزاد  استاد 
بود؛  تصویر  صوفیِ  او  نکرده‌ایم.  ادا  را  مطلب 
هنرمندی که جمال الهی را در رنگ‌ها و خطوط 
بازتاب می‌داد. او در دورانی می‌زیست که تصوف 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

8

مکتب هرات، نگارگری و کتاب‌آرایی و تأثیر آن بر مکتب‌های همانند در منطقه

رسالۀ آداب الصّوفیه، اثری نویافته از شیخ زین‌الدین خوافی هروی
ثیر پذیری علی‌شیر نوایی از ادبیات فارسی

ٔ
 تا

مهرگان، آیین همبستگی اجتماعی در آریانای کهن

تحلیل  گفت‌وگوهای داستان فریدون بر اساس نظریۀ ارتباطی یاکوبسن

تصحیح نسخۀ خطی غزلیات قاضی اختیار حسن‌ بن‌ غیاث‌الدین‌ حسینی هروی تربتی

س عارفان در 
َ

در اوج شکوفایی بود و بی‌شک نف
عرفانی،  سوژه‌های  انتخاب  بود.  دمیده  او  جان 
استفادهٔ  انسان،  محوریت  با  ترکیب‌بندی‌هایی 
پرمعنا از رنگ‌های آرام و پرهیز از جلوه‌گری‌های 
درباری، همه گواه آن است که استاد بهزاد نه به 

ظاهر، که به باطن جهان نظر داشت.
در  بهزاد  سبک  نگارگری  هنر  ثبت  امروز 
هنر  یک  ثبت  تنها  سرزمین‌مان،  نام  به  یونسکو 
نیست؛ ثبت یک بینش است. ثبت روح فرهنگی 
مردمی که قرن‌هاست با رنگ و شعر و عرفان نفس 
کشیده‌اند. این ثبت جهانی، پاسداشتِ هنرمندی 

است که جهان هنر شرق را متحول کرد و میراثی 
که تا امروز زنده است را به‌نام زادگاه و پرورشگاه 
می‌کند.  معرفی  جهان  به  بزرگ،  هنرمند  این 
حفظ این سبک، حفظ بخشی از هویت ماست 
و ارج‌گزاری به آن، ارج‌نهادن به راهی است که 
از قلب ادبیات عرفانی آغاز شد و به دست استاد 
بهزاد به تصویر درآمد. هنر نگارگری سبک بهزاد، 
نه‌فقط یک افتخار هنری، که چراغی است برای 
فهم ارزش‌های انسانی، زیبایی‌شناسی شرقی و 

حقیقتِ پنهان در فرهنگ ما امروزیان.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

9

مکتب هرات، نگارگری و کتاب‌آرایی و تأثیر آن بر مکتب‌های همانند در منطقه

رسالۀ آداب الصّوفیه، اثری نویافته از شیخ زین‌الدین خوافی هروی
ثیر پذیری علی‌شیر نوایی از ادبیات فارسی

ٔ
 تا

مهرگان، آیین همبستگی اجتماعی در آریانای کهن

تحلیل  گفت‌وگوهای داستان فریدون بر اساس نظریۀ ارتباطی یاکوبسن

تصحیح نسخۀ خطی غزلیات قاضی اختیار حسن‌ بن‌ غیاث‌الدین‌ حسینی هروی تربتی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

10

سیدمسعود حسینی
استاد دانشگاه

چکیده
هرات در روزگار تیموریان به دلیل وجود شاهان، 

شاهزادگان و امیران هنردوست و شخصیت‌های 

هنرمند و عوامل محیطی، به کانون مکتب‌های 

هنری، در منطقه تبدیل شده بود.هنر معماری، 

نگارگری، کتاب‌آرایی، تذهیب، مینیاتورسازی، 

دیگر  و  منبت‌کاری  خطاطی،  کاشی‌کاری، 

صنایع مستظرفه، در این شهر چنان رشد کرد 

مستقل  مکتب  یک  هیأت  در  آن  هرکدام  که 

قابل دید و تعریف است. از این میان،مکتب 

دلیل  به  هرات،  نسخه‌پردازی  و  نگارگری 

تأثیرگذاری بر روی مکاتب همانند در منطقه 

از جایگاه ویژه‌یی برخوردار است. این مکتب 

به دو بازه زمانی پیشین و پسین تقسیم می‌گردد 

دهم  نخست سدۀ  نیمۀ  و  نهم  و سراسر سدۀ 

هجری را فرا می‌گیرد و در گذر زمان راه تکامل 

پیدا  را  جایگاهش  سرانجام  تا  می‌پیماید،  را 

تأثیر  و  کتاب‌آرایی  و  نگارگری  هرات،  مکتب 
منطقه در  همانند  مکتب‌های  بر  آن 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

11

چونان  و  می‌رسد  کامل  استقلال  به  و  می‌کند 

یک الگو برای مکاتب مشابه در سطح منطقه، 

صدها  شاید  و  ده‌ها  اگرچه  می‌شود.  شناخته 

هنرمند برای اعتلای مکتب هرات در هردو دور 

تلاش کردند؛ اما شخصیت اثرگذار این مکتب 

در دور پیشین استاد محمد سیاه‌قلم و در دور 

پسین استاد کمال‌الدین بهزاد است. در این میان 

بهزاد به جایگاه برتر و شهرت بیش‌تری می‌رسد 

و به عنوان نماد هنر هرات شناخته می‌شود. در 

مکتب  معرفی  ضمن  تا  شده  سعی  نوشته  این 

تأثیرگذاری  به  آن،  عمدۀ  ویژگی‌های  و  هرات 

این مکتب در پدیدآمدن مکتب‌های نگارگری 

صفوی،  ایران  ماوراءالنهر،  در  کتاب‌آرایی  و 

ترکیۀ عثمانی و هند مغولی پرداخته شود و این 

تأثیرگذاری از منظر تاریخی بررسی گردد. 

واژه‌های کلیدی
مکتب هرات، بهزاد، ماوراءالنهر، ایران صفوی، 

ترکیۀ عثمانی، هند مغولی.

مقدمه
هرات با توجه به پیشینۀ تاریخی پربار و کهنی 

اثرگذار  و  مشهور  شهرهای  از  یکی  دارد،  که 

منطقه و یکی از چهار شهر مهم خراسان بزرگ 

به حساب می‌آید. این شهر در گذر زمان فراز 

و فرودهای فراوانی را تجربه می‌کند. گاه چون 

اثر یورش  و گاه در  نگین خراسان می‌درخشد 

متجاوزان به تلی از خاک مبدل می‌‎گردد. یکی 

از دوره‌های درخشان هرات، سدۀ نهم هجری و 

روزگار حکم‌روایی تیموریان است که این شهر 

در عرصۀ علم و هنر به اوج شکوفایی می‌رسد 

و در فراوانی از عرصه‌های هنر، صاحب سبک 

هنردوست  شاهان  می‌گردد.  مستقل  مکتب  و 

در این دور چنان به هنر توجه می‌کنند که گاه 

ظرافت  با  چنان  کتاب،  جلد  مثل  چیزهایی 

را  هنری  مکتب  یک  خود  که  می‎گردد  آراسته 

در  موجود  متعدد  مکاتب  میان  از  می‌سازد. 

شهر  این  نگارگری  مکتب  نهم،  سدۀ  هرات 

به  زیرا  است؛  برخوردار  ویژه‌  جایگاهی  از 

راحتی شهرهای مهم منطقه را تسخیر می‎کندو 

و  هند  و  ایران  مکتب‌های  رونق  و  ایجاد  در 

ماوراءالنهر و ترکیۀ عثمانی،و گاه حتی مصر و 

اروپا، چونان الگوی کامل قد می‌افرازد و مورد 

توجه و تقدیر صاحبان قدرت و مکاتب هنری 

چون  هنرمندانی  وجود  می‎گیرد.  قرار  منطقه 

بهزاد و دیگران، تأثیر مکتب هرات را در منطقه 

دو چندان و نهادینه می‌کند و نام هرات را در اوج 

و اعتلا قرار می‌دهد.

اهمیت تحقیق

مهم‌ترین  از  یکی  که  هرات  نگارگری  مکتب 

به  اسلام  جهان  در  هنری  مکاتب  مؤثرترین  و 

حساب می‌آید، تا کنون، چنان‌که باید، شناخته‌ 

اهمیت  مکتب  این  با  آشنایی  است.  نشده 

را  روزنه‌یی  فرادید مخاطبان  زیرا  دارد؛  فراوانی 

می‌گشاید که هم پیشینۀ پر افتخار این مرزوبوم 

را روشن می‌سازد و هم چهرۀ هنری جهان اسلام 

زوایای  بتوانیم  ما  اگر  می‌گذارد.  نمایش  به  را 

تاریخی این جغرافیا را که همانا جز هنرپروری 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

12

و هنرگستری نبوده، روشن سازیم، می‌توانیم در 

تغییر  سرزمین  این  به  نسبت  دیگران  نگاه  نوع 

ایجاد کنیم. این امکان زمانی به دست می‌آید 

که در نخست، خود به ارزش‌های تاریخی خود 

تبیین آن قدم  واقف شویم و سپس در راستای 

هرات  نگارگری  مکتب  تحقیق،  این  برداریم. 

برجسته  را  آن  ویژگی‌های  می‌کند،  معرفی  را 

سطح  در  را  آن  تأثیرگذاری  قلمرو  و  می‌سازد 

منطقه بررسی می‌کند.

اهداف تحقیق

اهداف این پژوهش با توجه به اهمیت آن به دو 

بخش اصلی و فرعی به قرار ذیل تقسیم می‌شود:

هدف اصلی

معرفی مکتب هرات و شناخت عوامل انتقال و 

گسترش آن در منطقه

هدف‌های فرعی

1( آشنایی با چهره‌های شاخص و تأثیرگذار و 

نسخه‌پردازی  و  نگارگری  مکتب  ویژگی‌های 

هرات

2( آشنایی با آفرینش‌گران برجسته و آفریده‌های 

تأثیرپذیر از این مکتب

پرسش‌های تحقیق

اهداف  به  توجه  با  تحقیق  این  پرسش‌های 

مطرح‌شده، به دوبخش اصلی و فرعی به قرار 

زیر تقسیم می‌شود:

پرسش اصلی

قلمرو تأثیرگذاری مکتب نگارگری و کتاب‌آرایی 

هرات، شامل کدام مناطق و شهرها بوده است؟

پرسش‌های فرعی

مکتب  ویژگی‌های  و  شاخص  چهره‌های   )1

هنری هرات کدام است؟

به  آثاری  به خلق  آفرینش‌گران منطقه،  2( چرا 

تقلید از مکتب نگارگری هرات، پرداختند؟

روش تحقیق

این پژوهش از نظر روش استنادی و از رهگذر 

هدف، توصیفی- تحلیلی است و با استفاده از 

و  معتبر علمی گردآوری  مقاله‌های  و  کتاب‌ها 

تحلیل شده است.

مکتب نگارگری و نسخه‌پردازی هرات 
و  است  هنری  مکتبی  هرات،  مکتب 

شاخه‌های متعددی چون معماری، نگارگری، 

کاشی‌کاری،  مینیاتورسازی،  خوش‌نویسی، 

مانند  و  شعرسرایی  منبت‌کاری،  کتاب‌آرایی 

این‌ها فروعات دیگری دارد که هرکدام از آن در 

هیأت یک مکتب، قابل بررسی است. در این 

میان، مکتب نگارگری هرات به دلیل جایگاه، 

پس  مکاتبِ  روی  بر  تأثیرگذاری  و  دستاوردها 

شیبانیان،  نگارگری  مکاتب  ویژه  به  خود،  از 

از  هندی،  مغولان  و  عثمانی  ترکان  صفویان، 

از  جایی‌که  تا  است.  برخودار  خاصی  جایگاه 

آن به عنوان یکی از پیشروترین و تأثیرگذارترین 

خراسان  و  اسلام  جهان  هنری  مکتب‌های 

بزرگ  می‌توان یاد کرد. نصیری‌جامی از مکتب 

می‌کند  یاد  ایرانی  هنر  رستاخیز  نام  به  هرات، 

)نصیری‌جامی، 1393: 11( و یعقوب آژند از 

مواریث مکتب هرات، چنین سخن می‌گوید: 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

13

چهار  هرات،  مکتب  مواریث  حقیقت  »در 

مکتب بخارا، تبریز دورۀ صفوی، گورکانیان هند 

1389:ج2/  )آژند،  آورد«  پدید  را  استانبول  و 

.)511

هرات  مکتب  تاریخ،  گسترۀ  پژوهش‌گران 

به  و  تقسیم  تاریخی  دو مقطع  به  به طورکل  را 

کرده‌اند.  نام‌گذاری  پسین  دورۀ  و  پیشین  دورۀ 

روزگار  شامل  هرات،  مکتب  پیشینِ  دورۀ 

850هـ.  -807 )حکـ:  شاهرخ  حکم‌روایی 

آن شامل  پسین  دورۀ  و  قـ./ 1405-1447م.( 

سلطنت حسین بای‌قرا )حکـ: 873- 911هـ.

قـ./ 1458- 1506م.(می‌باشد. در این دو دور 

بای‌قرا  و  شاهرخ  دربار  در  مشهوری  نگارگران 

پرورده شدند و آثار گران‌ارجی را پدید آوردند. 

هم در دورۀ پیشین و هم در دورۀ پسین، جهت 

و  نسخه‌پردازی  سوی  به  بیش‌تر  نگارگری  

کتاب‌آرایی بود.اریک شرودر، تصویری جالب 

داده،  دست  به  هرات،  تیموریان  دورۀ  از  توجه 

آن‌جا که نوشته: »هیچ سلسلۀ دیگری در تاریخ 

به اندازۀ ایشان کتاب را به عنوان یکی از انواع 

هنر ترویج نکرده است« )پوپ، 1394: 169(. 

همین نویسنده در ادامۀ بحث وقتی از روزگار 

نزد  در  هنر  تیموریان سخن می‌گوید،‌ جایگاه 

شاهان، شاهزادگان و امرای این سلسله را چنین 

سلسله  این  از  می‌نویسد:  و  می‌سازد  برجسته 

شاهرخ و اسکندر و بایسنقر و حسین بای‌قرا را 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

14

باید نام برد. سه امیر اخیرالذکر عدالت را با کرم 

جمع داشتند. امروز ما یک قطعۀ تذهیب را که به 

آن هزار دینار صله داده می‌شد و تذهیبکار قابلی 

صرف  آن  در  را  خود  وقت  سال‌ها  بلکه  ماه‌ها 

کرده بود به ده‌یک آن مبلغ می‌خریم. در آن‌زمان 

به قول یکی از شاهان تیموری، »هرات گلستان 

این  از چندین شاعر  یکی  بود«. جامی  جهان 

دربار به شمار می‌رفت و بهزاد یکی از صدها 

نقاش این شهر قصور بود)همان: 170(. 

شخصیت‌ها و آثار مشهور مکتب 
نگارگری هرات 

به دو  بیان شد که مکتب هنری هرات  پیش‌تر 

دورۀ  است.  شده  تقسیم  پسین  و  پیشین  دورۀ 

پیشین مکتب هرات دورۀ شکل‌گیری و تثبیت 

هنر در دربار تیموریان است و حامیانی چون 

شاهرخ و بایسنقر دارد. از مهم‌ترین هنرمندان 

و  خوش‌نویسی  نگارگری،  عرصۀ  در  دوره  این 

کتاب‌آرایی، می‌توان از میرزا جعفر بایسنقری، 

امیر خلیل‌الله نقاش، مولانا سعدالدین، مولانا 

مولانا  عبدالرحیم،  خواجه  مطهر،  محمد 

دیگران  و  نقاش  غیاث‌الدین  خواجه  شهاب، 

)آژند، 1389:ج243/1( یاد کرد که هرکدام در 

جای خود در ایجاد و گسترش این مکتب نقشی 

استاد  هنرورزان  این  سرآمد  و  داشتند  ارزنده 

محمد سیاه قلم بود که متأسفانه معلومات ما 

در بارۀ او فراوان اندک است. از مهم‌ترین آثار 

به‌جا مانده از این دور که شناسایی شده و اکنون 

نگهداری  جهان  و  منطقه  مهم  موزیم‌های  در 

می‌شود، می‌توان از: طبقات ناصری، کلیات و 

تاریخ حافظ ابرو، تاج‌المآثر، گلستان سعدی، 

دمنه،  و  کلیله  شاهنامه،  همایون،  و  همای 

هفت‌پیکر، تاریخ جهانگشای جوینی، ترجمۀ 

یات عماد فقیه، خمسۀ نظامی، 
ّ
تاریخ طبری، کل

معراج‌نامۀ  حافظ،  دیوان  عروضی،  چهارمقالۀ 

میرحیدر، سته و خمسۀ عطار و شاهنامۀ محمد 

جوکی، یاد کرد )نصیری‌جامی، 1393: 199(. 

و اما دورۀ دوم مکتب هرات، که از آن به‌نام 

مرحلۀ  به  نگارگری  هنر  شده،  یاد  پسین  دورۀ 

کمال و اوج شکوفایی می‌رسد و در سایۀ عوامل 

محیطی و عنایت و تشویق سلطان حسین بای‌قرا 

و امیرعلی‌شیر نوایی و امیرنظام‌الدین شیخ احمد 

سهیلی و خواجه قوام‌الدین نظام‌الملک خوافی، 

از  آثار و کتاب‌های گران‌سنگی تهیه می‌گردد. 

مکتب  این  هنرمند  چهره‌های  تأثیرگذارترین 

می‌توان از آقا میرک هروی، کمال‌الدین بهزاد، 

بدخشانی،  منصور  میر  نقاش،  محمد  حاجی 

قاسم‌علی چهره‌گشا، شاه مظفر، مقصود، ملا 

یوسف، درویش محمد، مولانا یاری و دیگران 

)آژند، 1389:ج259/1(، یاد کرد و از مهم‌ترین 

که شناسایی شده  دوره  این  از  مانده  به‌جا  آثار 

جهان  و  منطقه  مهم  موزیم‌های  در  اکنون  و 

منطق‌الطیر،  از:  می‌شود،می‌توان  نگهداری 

خمسۀ نظامی، گلستان، بوستان و دیوان سعدی، 

تاریخ طبری، جُنگ‌های  ظفرنامۀ علی یزدی، 

جامی،  خمسۀ  کاتبی،  غزلیات  فارسی،  شعر 

مثنوی معنوی، خمسۀ امیرخسرو، دیوان سلطان 

حدیث،  چهل  عجایب‌الخلوقات،  حسین، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

15

چهارمثنوی  بهشت،  هشت  نوایی،  خمسۀ 

هاتفی، بهارستان جامی، دیوان حافظ و دیوان 

کرد  یاد  دیگر،  آثاری  و  نوایی  علی‌شیر  امیر 

)نصیری‌جامی، 1393: 200- 201(. 

پیشینۀ مکتب نگارگری هرات
پیش‌زمینه‌های  بدون  هرات،  نگارگری  مکتب 

بلکه  نکرد؛  ظهور  یک‌باره  صورت  به  و  لازم 

ویژگی‌های  بر  افزون  و  تیموریان،  دورۀ  از  قبل 

محیطی، امیران هنرپرور آل کرت که بر خراسان 

می‌راندند،  حکم  هند  از  بخش‌هایی  و  بزرگ 

هرات  در  را  هنر  پرورش  مناسب  زمینه‌های 

فراهم ساخته بودند. روابط حسنۀ این دودمان 

با قدرت‌های منطقه مانند چین، زمینۀ مراودات 

هم‌چنان  بود.  کرده  آماده  را  هنری  و  فرهنگی 

که حاکمیت این سلسله بر بخش‌هایی از هند 

زمینه‌های تبادل فرهنگ و هنر هندی- خراسانی 

را سبب گردیده بود. با این بیان ژان پوپ، معتقد 

است که هنر چینی از قبل از دورۀ آل کرت و از 

زمان سلجوقیان تأثیراتی بر هنر خراسانی داشته 

مهم‌ترین  تاریخی،  نظر  از  او:  دید  از  است؛ 

و  طراحی  اقتباس  ایران  نقاشی  تکامل  جریان 

رنگ‌آمیزی و مجلس‌سازی چینی و تطبیق آن 

با ادراک خاصی است که هنرمندان خراسانی 

دورۀ  از  و  داشته‌اند  طبیعی  اشکال  و  فضا  از 

 :1394 )پوپ،  است  بوده  مشهود  سلجوقی 

 .)168

مکتب  ویژه  به  هرات،  مکتب  واقع  در 

نگارگری این خطه، در زمان شاهرخ ایجاد شد 

و پسرانش الغ‌بیگ و بایسنقر، همگنان با پدر، 

در راستای ارتقای این هنر، از هیچ تلاشی دریغ 

نورزیدند و کار هنر را چنان به رونق ساختند که 

بعدها به مکتبی بی‌بدیل و تأثیرگذار در منطقه 

نویسندۀ کتاب »هرات در  تبدیل شد. هرچند 

عهد تیموریان« به نقل از کرستی ویلسن، باور 

دیگری را برای چگونگی آغاز داستان نقاشی در 

هرات، نقل کرده و نوشته است: »داستان نقاشی 

بلکه  هرات،  در  شاهرخ  با  نه  تیموری  دورۀ 

توسط نوادۀ وی، اسکندر سلطان )حکـ: 817- 

821هـ.قـ./ 1409- 1414م.( در ناحیۀ فارس 

این  )مجتبوی، 1389: 180(.  می‌شود«  آغاز 

سخن به هر اندازه که دقیق باشد،باز از اهمیت 

نمی‌کاهد؛  هرات  نگارگری  مکتب  جایگاه  و 

داستان  که  کند  ادعا  نمی‌تواند  هیچ‌کسی  زیرا 

نگارگری در خراسان، به یک‌باره از هرات آغاز 

شده؛هم‌چنان‌که برخی نیز معتقدند که مکتب 

متأثر  بخارا  و  عراق  مکتب‌های  از  هرات، 

بوده است. در این میان اما آن‌چه مهم به نظر 

می‌رسد، تغییر و تحول و پیش‌رفتی است که در 

عرصۀ نگارگری در هرات رخ داده و آن را تبدیل 

به یک مکتب ویژه ساخته، مکتبی که در ماقبل 

و مابعد خود، بی‌نظیر توصیف شده است. این 

سخن با نظر رابرت هیلن برند، هم‎خوانی دارد 

که در بارۀ این مکتب‌ها بیان داشته و نوشته است 

 -1390 823هـ.قـ./   -793 حدود  »از  که: 

عهد  شیراز  ویژه  به  شیراز  و  بغداد  1420م. 

اسکندر سلطان، از مراکز مهم به شمار می‌آمد؛ 

اما بی‌شک این سبک در کارهای مکتبی که به 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

16

دست کتابدوست صاحب‌نام، شاهزاده بایسنقر 

به اوج  نهاده شد  بنیاد  پسر شاهرخ، در هرات 

خود رسید« )هیلن برند، 1394: 220(.   

مکتب هرات نه تنها که به اوج رسید؛ بلکه 

راه خودش را چونان مکتبی مستقل و تأثیرگذار 

جدا کرد و کارش به جایی کشید که بار دیگر 

هنر را با چهرۀ متفاوت و به مراتب پذیرفتنی‌تر، 

علی‌نقی  باور  به  کرد.  صادر  یادشده  مراکز  به 

که  بود  آن  در  هرات،  مکتب  اهمیت  وزیری، 

خالص  خراسانی  مکتب  این  نگارگری  سبک 

و  چینی  عوامل  ویژه  به  بیگانگان  نفوذ  بود. 

که  بود  این سبک حل شده  در  مسیحی چنان 

با  دیگر نمودی نداشت و سبکی پدید آمد که 

بود،  خودش  چونان  خراسانی   لعاب  و  رنگ 

همان  مکتب.  و  سبک  آن  یا  این  از  متأثر  نه 

است که با گذشت آن همه سال، هنوز مکتب 

هرات را بایستی کامل‌ترین و دقیق‌ترین مکتب 

مینیاتورسازی خراسان بزرگ به حساب آورد و 

آن سبک را نهایتِ کمالِ سبکِ نقاشی در منطقه 

خواند )رکـ: وزیری، 1387: 192- 194(. 

نقش کمال‌الدین بهزاد در مکتب هرات
زبان‌زد  بهزاد  کمال‌الدین  نام  آن‌که  وصف  با 

خاص و عام است و شهرت او سراسر نهادهای 

هنری منطقه را پر کرده؛ معلومات ما اما در بارۀ 

به  را  او  و درگذشت  زاد  اندک است. سالِ  وی 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

17

علیه  متفق  دفن وی  و محل  نمی‌دانیم  درستی 

نیست. آثار هنری بهزاد و آثار منتسب به او که 

از  کشانده،  بی‌راهه  به  را  پژوهش‌گران  گاهی 

دیگر مسایل مبهم زندگی و کارهای او است که 

در گسترۀ تحقیق نمود چشم‌گیری دارد. با این 

م است، این‌که: بهزاد در هرات 
ّ
بیان آن‌چه مسل

زاده شد و روزگار کودکی‌اش را در یتیمی به‌سر 

کرد و در سایۀ لطف میرک نقاش بزرگ گردید. 

به  سپس  و  نوایی  علی‌شیر  امیر  دربار  به  ابتدا 

مدتی،  یافت.  راه  بای‌قرا  حسین  سلطان  دربار 

شیبانی  محمدخان  دربار  به  ناگزیر،   
ً
احتمالا

در هرات به سر برد، هم‌چنان‌که محتمل است 

مدتی را در بخارا سپری کرده باشد و از آن پس 

به دربار صفویان جایگاه یافت.

به باور محمد افضل بنووال، استاد دانشگاه 

کابل، کارهای بهزاد دارای روح و رمز شاعرانه 

و عارفانه است که مطابق با گفتار شاعران بزرگ 

آن عصر پدید آمده است )بنووال، بی‌تا: 66(. 

با این بیان می‌توان گفت که بهزاد بیش‌تر از هر 

هنرمند دیگری از مولانا جامی تأثیر پذیرفته و 

این امر در برخی از کارهای او مانند نگاره‌هایی 

آفریده،  اورنگ  هفت  اجزای  از  برخی  بر  که 

خود  حیات  در  بهزاد  روی،  هر  به  دارد.  نمود 

یافت که  به چنان شهرتی دست  آن،  از  و پس 

سدۀ  شخصیت‌های  تأثیرگذارترین  از  یکی 

آوازۀ  یازدهم هجری شناخته می‌شود و  تا  نهم 

منطقه  سراسر  نگارگری،  گسترۀ  در  او  جایگاه 

را فراگرفته بود. ژان بوهو، از بهزاد چنین سخن 

گفته است: »یک مرد نام‌آور بزرگ بر این دورۀ 

هنری حکومت می‌کند و آن بهزاد است. بهزاد 

اهل هرات است که در سال 844 هـ.قـ. به دنیا 

آمده و در 940 هـ.قـ. درگذشته است. آثاری که 

بدون شک متعلق به او باشد بسیار نادر است و 

برای آشنا شدن با سبک بهزاد کفایت نمی‌کند« 

)بوهو، 1392: 216(. 

پسین  دورۀ  نگارگران  سرآمد  بهزاد  اگرچه 

نیز قابل توجه  اما این نکته  مکتب هرات بود؛ 

است که در غیاب او، این مکتب از میان نرفت؛ 

بلکه به کارش ادامه داد و به مراحل عالی قدم 

اگرچه  است:  نوشته  حبیبی  عبدالحی  نهاد. 

به  عدۀ زیاد هنرمندان هرات در عصر صفویه 

دربار تبریز منتقل شدند؛ ولی بعضی از آن‌ها در 

هرات مانده و آن سبک مخصوص را ادامه دادند 

و مینیاتورهای بسیار عالی هرات، پس از رفتن 

بهزاد ساخته شده است. هنرمندان هرات پس 

از حضور بهزاد، به ریزه‌کاری که از خصایص 

زیادی  اهمیت  است،  تیموریان  دورۀ  سبک 

قالی،  مانند  اشیا  جزئیات  به  توجه  می‌دادند؛ 

نقاشی‌های  معماری،  تزئینات  و  لباس،  اتاق، 

قرار  مینیاتورها  عالی‌ترین  سطح  در  را  هرات 

نقاش  تنها  بهزاد  که  می‌سازد  ثابت  و  می‌دهد 

منحصر به فرد هرات نبوده و در این هنر نظایری 

هم داشته است )حبیبی، 2535: 59(. 

ویژگی‌های مکتب هرات
اگرچه برخی از پژوهش‌گران میان مکتب هرات 

و سبک بهزاد تفاوت قایل شده و این دو مقوله 

را به گونۀ مستقل بررسی و تحلیل کرده‌اند؛ اما 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

18

اگر نیک نگریسته شود، سبک بهزاد از مکتب 

هرات جدا نیست؛ بلکه صورت تکامل‌یافتۀ آن 

است. به عبارتی توان گفت که تمام ظرافت‌ها 

و زیبایی‌های مکتب هرات در ذهن بهزاد جمع 

این  و  کرده  تراوش  خامه‌اش  نوک  از  و  شده 

به  اکمال همو رسانده است.  پایۀ  به  را  مکتب 

هر روی، کوتاه‌سخن این‌که ویژگی‌های اصلی 

سبک نگارگری بهزاد، که اوج هنر مکتب هرات 

را به نمایش می‌گذارد، در این عناصر قابل دید 

ترکیب  با  اشخاص  چهرۀ  نمایش   )1 است: 

ماهرانۀ انواع رنگ‌ها؛ 2( درستی و دقت کامل 

در خطوط و تصاویر؛ 3( حرکت و مفهوم‌بودن 

اشارات تصاویر؛ 4( ظرافت در ترسیم درختان، 

گل‌ها و چشم‌انداز و در نمایش اشعۀ خورشید 

سازگاری  و  رنگ‌ها  چشم‌گیر  تنوع   )5 ابر؛  و 

صورت‌گری  و  چهره‌نگاری   )6 باهم؛  رنگ‌ها 

خراسانی به جای چشم و ابرو و شمایل چینی؛ 

7( ریزه‌کاری و دقت در ترسیم نقش‌های بناها، 

و  مجالس  تزئینات  و  گل‌ها  فرش‎ها،  دیوارها، 

لباس‌ها  و  آرایش‌ها  انواع  به  ریزپردازانه  توجه 

)فرهانی‌منفرد، 1382: 390(. 

تأثیر مکتب هرات بر مکاتب هنری 
ماوراءالنهر 

ماوراءالنهر یا آن‌سوی رود آمو، سرزمینی است 

که  خراسانی  کهن  فرهنگ  دارای  و  تاریخی 

بخارا، سمرقند،  شامل شهرهای مهمی چون: 

این  ترمذ می‌باشد.  و  خجند، خیوه، اسروشنه 

قوم  خاستگاه  قدیمی‌ترین  عنوان  به  جغرافیا 

آریایی در منطقه، و پس از اسلام به عنوان مهد 

هجری  نخست  قرن  پنج  در  اسلامی  تمدن 

مدفن  و  مولد  ماوراءالنهر  می‌شود.  شناخته 

فراوانی از دانشمندان، شاعران و هنرمندان بزرگ 

خراسان است و در فرهنگ اسلامی- خراسانی 

سهمی مهم و ارزنده داشته است. این جغرافیا 

چون  جنگ‌جو  مردانی  خاستگاه  هم‌چنان 

که  است  صاحبقران  تیمور  امیر  و  چنیگزخان 

دومی ارتباط مستقیمی با مبحث ما دارد. امیر 

تیمور از حدود شهر سمرقند برخاست و پس از 

آغاز فعالیت‌های کشورگشایانه‌، همین شهر را به 

عنوان پای‌تخت خود انتخاب کرد. بنا به نوشتۀ 

»تاریخ هنر« در زمان امیر تیمور، شهر سمرقند 

سخت به رونق شد؛ زیرا او به هر شهر و دیاری 

که لشکر می‌کشید، دانشمندان و هنرمندان را 

به سمرقند انتقال می‌داد و زمینۀ کار و فعالیت 

می‌ساخت  فراهم  آنان  برای  را  هنری  و  علمی 

)گشایش، 1390: 238(.

زمان  در  که  ماوراءالنهر  هنری  مکتب 

807هـ.قـ./   -771 )حکـ:  تیمور  امیر  اقتدار 

فعال  سمرقند،  مرکزیت  با  1369- 1404م.( 

بر مکتب هرات داشت؛  زمانی  تقدم  بود حق 

مرگ  از  پس  مکتب  این  می‌دانیم  چنان‌که  اما 

هنرمندان  و  داد  دست  از  را  رونقش  امیر،  آن 

با مرکزیت هرات،  به دربار شاهرخ،  آن،  زبدۀ 

دادند.  ادامه  دیار  این  را در  پیوستند و کار هنر 

اسلام«  سلاطین  »طبقات  کتاب  نوشتۀ  به  بنا 

سلسلۀ شیبانیان بین سال‌های 906- 1007هـ.

قـ./ 1500- 1599م. در ماوراءالنهر حکومت 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

19

کردند )لین‌پول، 1389: 241(. آنان نسب خود 

انتساب  نسبت  به  و  می‌رساندند  چنگیز  به  را 

نام  به  شیبانی،  محمدخان  جد  ابوالخیر،  به 

ابوالخیریان نیز شناخته می‌شدند. ابوالخیر در 

سال 850هـ.قـ./ 1446م. خوارزم را از دست 

تیموریان درآورد و بعدها نیز به سمرقند دست 

بخارا  دهم،  دوم سدۀ  نیمۀ  در  شیبانیان  یافت. 

به  شهر  این  در  و  دادند  قرار  خود  تخت‌گاه  را 

تأسیس آثار متعدد معماری پرداختند. شیبانیان 

به دلیل تقابل مذهبی با صفویان در نبرد بودند و 

چندبار به شهرهای مهم خراسان یورش آوردند؛ 

اما سرانجام در برابر صفویان شکست خوردند 

و به حکومت آن سوی رود آمو قناعت کردند 

)بوا، 1389: 148- 152(. 

با فروپاشی حکومت تیموریان در هراتِ اوایل 

سدۀ دهم هجری، و روی کارآمدن محمدخان 

آن  دوباره ستارۀ بخت  ماوراءالنهر،  در  شیبانی 

سرزمین درخشید و مکتب هنری بخارا، جان 

دوباره یافت. خان شیبانی در سال 913هـ.قـ./ 

1507م. به تسخیر مرکز اقتدار تیموریان توفیق 

درآورد  خود  تصرف  به  را  هرات  شهر  و  یافت 

و مدت سه سال و اندی بر این جغرافیا حکم 

برای  بود  این مدت‌زمان فرصت مناسبی  راند. 

آشنایی بیش‌تر او با مکتب هنری هرات. اگرچه 

ظهیرالدین محمد بابر، در کتاب خود، از عدم 

توجه محمدخان شیبانی به فرهنگ و هنر هرات 

سخن می‌گوید و عنوان می‌کند که او استادان 

مکتب  خوش‌نویسی  و  نگارگری  هنر  بزرگ 

هرات را فرا می‌خواند و کارشان را مورد نقد و 

)بابرشاه،  می‌داد  قرار  اصلاح  حتی  و  بررسی 

1388: 159(؛ اما با این بیان برخی معتقدند 

برخوردار  هنردوستی  شمّ  از  شیبانی  خان  که 

بوده و آن‌چه ظهیرالدین بابر را وادار به بیان این 

سخن کرده، اختلافات او، با این خان خشن و 

قدرتمند ماوراءالنهر است که سبب گریز بابر و 

روی آوردن او به هند شده بود )آژند، 1389: 

ج1/ 374(. 

نویسندۀ کتاب »پیوند سیاست و فرهنگ« به 

نقل از کونل، ابراز عقیده می‌کند که مکتب هرات 

جریان‌های  بر  تأثیراتی  بهزاد  حیات  زمان  در 

چنان‌که  گذاشت؛  ماوراءالنهر  نگارگری 

می‌نویسد: »در همان دوران حیات بهزاد مکتب 

یافت و  پیروانی  او در سمرقند و بخارا  نقاشی 

به دیگر سرزمین‌ها راه گشود« )فرهانی منفرد، 

مهم  پرسش  این  بیان  این  با   .)396  :1382

بخارا رخت سفر  به سمت  بهزاد، خود  آیا  که 

بربست و در آن دیار رحل اقامت افکند یا خیر؟ 

تا هنوز به پاسخ قطعی نایل نشده است. برخی 

از پژوهشگران معتقدند که او قبل از پیوستن به 

دربار صفویان، مدتی در بخارا سکونت داشته 

اسلامی  روزگار  در  ایران  هنر  کتاب  در  است. 

 اندکی  پس از آن‌که 
ً
چنین نوشته شده: »ظاهرا

بهزاد هرات را رها کرد و به بخارا کوچید، این 

هنرمند به تبریز رفت )حسن، 1388: 104(. 

افزون بر این یعقوب آژند، به نقل از گروبه، نوشته 

است که بهزاد به وسیلۀ محمدخان شیبانی، در 

زمرۀ دیگر شاعران و هنرمندان به بخارا برده شده 

اقامت داشته  تا سال 916هـ.قـ. در آن شهر  و 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

20

است؛ اما خود نظری خلاف این دیدگاه دارد و 

معتقد است که بهزاد تا تصرف هرات به دست 

شاه اسماعیل، در این شهر بوده و به بخارا نرفته 

است )آژند، 1389: ج1/ 374(. با این حال، 

به پژوهش بیش‌تری دارد؛ زیرا  نیاز  این مسأله 

منابع دیگر حضور بهزاد را در هرات تا حدود 

اثبات  برای  و  دانسته  محرز  سال، 930هـ.قـ. 

بهاری،  بیان کرده‌اند )رکـ:  تاریخی  آن دلایلی 

که  معتقدند  برخی  در حالی‌که   .)20 :1383

شاه اسماعیل او را در سال 916هـ.قـ. با خود به 

تبریز برده است.

بنا به نوشتۀ عبدالحی حبیبی، در حدود سال 

نقاشان و خوش‌نویسان  942هـ.قـ./ 1535م. 

زیاد مکتب هرات در اثر انقلاب روزگار و سلطۀ 

صفویان، به بخارا و ماوراءالنهر گریختند و در 

 به 
ً
به اسلوب مکتب هرات و مخصوصا آن‌جا 

)حبیبی،  دادند  ادامه  را  کار خود  بهزاد،  سبک 

حسن،  محمد  زکی  هم‌چنان   .)68  :2535

را  بخارا  مکتب  آن‌که  مصری،ضمن  نویسندۀ 

ادامۀ مکتب هرات می‌داند،عامل کوچ بسیاری 

از هنرمندان را از هراتِ تحتِ تصرفِ صفویه، 

عنوان  دودمان  آن  مذهبی  سخت‌گیری‌های 

می‌کند )حسن، 1388: 103(.

این نکته نیز قابل توجه است که تأثیر هنری 

مکتب هرات، تنها محدود به بخارا نبود؛ بلکه 

شهرهای دیگری را نیز در بر می‌گرفت. یعقوب 

آژند از سه شهر مهم ماوراءالنهر نام می‌برد که 

قد  هرات  مکتب  نگارگران  سبک  تأثیر  تحت 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

21

افراشتند. به قول او، بخارا، سمرقند و تاشکند 

از مهم‌ترین مراکز هنری آن‌سوی رود آمو بودند 

که تحت تأثیر مکتب هرات قرار داشتند. آژند 

هنری  پیگیری سنت‌های  به  می‌نویسد: علاقه 

هرات را می‌توان در کارگاه کلدی محمد سلطان 

خوبی  به  تاشکند  حاکم  941هـ.قـ.(  )متوفی 

مشاهده کرد )آژند، 1389: ج1/ 428(. 

در مورد نام و تعداد هنرمندانی که از هرات 

به ماوراءالنهر کوچ کرده‌اند، شاید نیاز باشد تا 

تحقیقات بیش‌تری انجام پذیرد؛ اما با آن هم، 

ما با نام تعداد قابل توجهی از این هنرمندان از 

راه پژوهش‌های انجام‌شده در این زمینه، آشنایی 

هِب، خطاط مشهور 
ّ

داریم. حبیبی از محمود مذ

میرعلی هراتی، شیخ‌زاده شاگرد بهزاد، عبدالله 

هب و خواجه محمود بن اسحاق شهابی، به 
ّ

مذ

عنوان شخصیت‌هایی یاد می‌کند که با حضور 

سامان،  آن  هنری  مکاتب  بر  ماوراءالنهر،  در 

تأثیرگذار بوده‌اند و در آن دیار، کار هنر از آنان به 

رونق بوده، هم‌چنین در کتاب »مکتب هرات« 

ضمن تأکید بر اثرگذاری این مکتب بر مکتب 

مکتب  آن  در  که  دیگر  هنرمند  چند  از  بخارا، 

اشتغال داشته‌اند، چنین یاد شده: مکتب بخارا 

هرات  نگارگری  مکتب  از  شعبه‌یی  می‌توان  را 

و  برشمرد که توسط هنرمندان بخارا، سمرقند 

تاشکند شکل گرفت. از هنرمندان مشهور بخارا 

محمود  هروی،  میرعلی  شیخ‌زاده،  به  می‌توان 

عبدالله  هروی،  یوسف  بن  شیخم  بخاری، 

هب، اشاره 
ّ

بخاری، محمد شریف و محمود مذ

کرد )توسلی، 1397: 78(. 

در مکتب‌های  که  کارهای مهمی  از جملۀ 

و  پذیرفته  هستی  صورت  ماوراءالنهر  هنری 

اکنون موجود است، می‌توان به خمسۀ نظامی 

جامی  مولانا  اورنگ  هفت  از  بخش‌هایی  و 

کرد  اشاره  یوسف‌وزلیخا  و  تحفةالاحرار  مانند 

آمده‌اند.  پدید  هرات  مکتب  از  تأسی  به  که 

کتابخانۀ  در  نقاشی  مجموعه  یک  هم‌چنان 

می‌شود  نگاه‌داری  مشهد  در  رضا  حضرت 

 به شیوۀ مکتب نقاشی 
ً
که به قول حبیبی کاملا

بخارا تهیه گردیده است )حبیبی، 2535: 71(. 

که  یاد کرد  از مصاحفی  براین، می‌توان  افزون 

به پیروی از مکتب هرات، هم در بخارا و هم 

آمده  پدید  منطقه  هنری  مکتب‌های  دیگر  در 

است؛ کارهایی که چنان ماهرانه مورد تقلید قرار 

تشخیص  امکان  توسلی،  باور  به  که  گرفته‌اند 

 :1397 )توسلی،  است  ناممکن  اصل،  از  آن 

  .)107

تأثیر مکتب هرات، بر مکاتب هنری 
قلمرو صفویه

حکومت صفویان با شاه اسماعیل اول، به‌سال 

مرادخان،  شکست  و  1502م.  907هـ.قـ./ 

آخرین سلطان قراقویونلوها، به پایتختی تبریز، 

آغاز گردید. شاه اسماعیل پس از درهم کوبیدن 

هرات،  تصرف  و  تیموری  بازماندگان  آخرین 

قلمرو  ایران،  جنوبی  ولایت‌های  تصرف  و 

فارس  خلیج  تا  جیحون  از  را  خود  حکومت 

افغانستان،  از  مهمی  بخش‌های  تا  فرات  از  و 

گسترش داد. این سلسله در حقیقت پس از قیام 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

22

محمود افغان و مسخرشدن هرات و مشهد به 

دست افغانان و شکست سلطان‌حسین )حکـ: 

و   )1722  -1694 1135هـ.قـ./   -1105

سقوط اصفهان در سال 1135هـ.قـ./ 1722م. 

منقرض شد. بازماندگان این سلسله چندسالی 

مازندران  ویژه  ولایت‌ها،به  از  بعضی  در  هم 

نادرشاه  سرانجام  اما  داشتند؛  قدرتی  مختصر 

بر  و  گرفت  دست  به  را  حکومت  زمام  افشار 

حاکمیت نزدیک به دو و نیم سدۀ صفویه نقطۀ 

پایان گذاشت )لین‌پول، 1389: 228- 231(. 

بنا به نوشتۀ تاریخ هنر و معماری اسلامی، 

سال  در  صفویان  دست  به  هرات  تسخیر  با 

913هـ.قـ./ 1507م. )؟(، کتابخانۀ تیموری و 

این دوره، از جمله بهزاد در دستان  صنعتگران 

سرانجام  همه  این‌ها  گرفت.  قرار  صفویان 

در  و  یافتند  انتقال  تبریز،  جدید،  پایتخت  به 

درآمدند. جانشین  اول  اسماعیل  شاه  حمایت 

کارگاه  بود،  نقاش  خود  که  شاه‌تهماسب،  او، 

هنری سلطنتی را از آن هم گسترده‌تر ساخت. 

عهد  هرات  سنن  صفوی،  اولیۀ  نقاشی‌های 

تیموری و تبریز دورۀ ترکمانان را به هم درآمیخت 

تا به لحاظ برتری فنی و انتقال احساس به ذروۀ 

برند، 1394:  یابد )هیلن  این فن دست  عالی 

افراط‌گرایی  با  وصف،  این  با   .)235  -234

مذهبی‌یی که شاه‌تهماسب در اواسط سلطنت 

خود بدان دچار شد، در میان دگرگونی‌های زیاد 

و تغییرات مهم‌تری که بروز کرد، گرایش افراطی 

شاه تهماسب به مذهب، موجب از دست‌دادن 

علاقۀ وی به نقاشی و منحل شدن کارگاه هنری 

سلطنتی گردید )همان: 236- 237(. 

 یکی هم، 
ً
آن‌چه مزید بر علت شد، احتمالا

انتقال پایتخت به وسیلۀ همین شاه بود که در 

قزوین  به  تبریز  از  1548م.  سال955هـ.قـ./ 

صورت پذیرفت. این تغییر سبب شد تا برخی 

از هنرمندان دربار، به دنبال شاه به قزوین بروند؛ 

هم‌چنان‌که برخی از آنان این کار را نکردند و به 

مشهد رفتند و به دربار ابراهیم میرزا، نوۀ شاه، 

نقاشی،  به  بود که  نوۀ شاه، شخصی  پیوستند. 

شعر و خوش‌نویسی و دیگر هنرهای مستظرفه 

عشق می‌ورزید )اشرفی، 1389: 14(؛ اما شاید 

این جدایی هنرمندان را بتوان به عنوان عاملی 

دیگر برای تضعیف بیش‌تر هنر در دربار صفوی 

تلقی کرد. به هر صورت باور بر این است که 

از سال 957هـ.قـ./ 1550م. گرایش تهماسب 

به هنر نقاشی کاهش چشم‌گیر داشت. برخی 

را  آقامیرک  و  سلطان‌محمد  بهزاد،  درگذشت 

که با شاه انس و الفت و مراوده داشتند، نیز در 

عدم اقبال شاه‌تهماسب به هنر نقاشی بی‌تأثیر 

نمی‌دانند )آژند، 1389:ج2/ 487(. 

زکی محمد حسن، مکتب نگارگری روزگار 

صفویه را به دو دوره تقسیم می‌کند. به باور او، 

دورۀ نخست همان مکتبی است که با حضور 

بهزاد و شاگردان بلاواسطۀ او شکل می‌گیرد و با 

پشتیبانی شاه‌تهماسب )حکـ: 930-984هـ.

بهزاد  حیات  زمان  تا  1576م.(،   -1524 قـ./ 

ادامه  شاگردانش،  توسط  او  از  پس  کمی  و 

مشهور  نقاشان  از  مصری  نویسندۀ  می‌یابد. 

عبدالعزیز،  خواجه  شیخ‌زاده،  از:  مکتب  این 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

23

میر  مظفرعلی،  سلطان‌محمد،  آقامیرک، 

سیدعلی، محمدی، سیدمیرنقاش، شاه‌محمد 

 :1388 )حسن،  می‌کند  یاد  دوست‌محمد  و 

از  یاوری  حسین  بین  این  در   .)107  -105

منظری دیگر به قضیه نگاه کرده و نگارگری دورۀ 

صفویه را با سه مکتب شاخص، تبریز )دوم(، 

قزوین و اصفهان مشخص می‌کند. به باور این 

حکومت  نخست  دهه‌های  در  نیز،  نویسنده 

صفویان، نقاشی همان راه مکتب هرات را ادامه 

می‌دهد که به قول او، یکی از پرارزش‎ترین آثار 

این دوره، نسخه‎های مصوری از خمسۀ نظامی 

زمان  معروف  نقاشان  همۀ   
ً
تقریبا که  است 

تصاویری در آن کشیده‌اند. این نگارگران، برخی 

چون آقامیرک و میر سیدعلی از شاگردان بهزاد 

تأثیر  او  از  سلطان‌محمد  چون  برخی  و  بودند 

گرفته بودند )یاوری، 1393: 206(.  

هرچند بحث چگونگی و زمان دقیق پیوستن 

بهزاد به دربار صفویان با ابهاماتی روبه‌رو است 

اتفاق  این  اما  سیمپسون، 1383: 70(؛  )رکـ: 

نظر در بین تاریخ‌نگاران وجود دارد که سرانجام 

و  پیوسته  صفویان  دربار  به  بهزاد،  کمال‌الدین 

در جایگاه کلانتری کتابخانۀ سلطنتی کار کرده 

عبدالحی   .)485 1389:ج2/  )آژند،  است 

بغداد  و  تبریز  مکاتب  منسوخ‌شدن  از  حبیبی 

با حضور بهزاد و در افکندن طرحی‌ نو سخن 

می‌گوید و می‌نویسد: »استاد بهزاد بعد از آن‌که 

به تبریز آمد، مکتب بغداد و تبریز را که تا این 

زمان متداول بود، منسوخ ساخت و سبکی نو در 

نقاشی پدید آورد که اکثر مصوّران، در این تجدد 

نقاشان  او  از  پیش  کردند.  پیروی  او  از  هنری 

به  متمایل  را  سایر مشخصات  و  ابرو  و  چشم 

به  منقوشه،  و مجالس  طرز چینی می‌ساختند 

شیوۀ چین آرایش می‌یافت« )حبیبی، 2535: 

54- 55(. همین مقوله توسط نویسندۀ ترک‌تبار 

کتاب »تیموریان« تأیید و تأکید شده که: بهزاد 

بعد از زوال دولت تیموری به تبریز رفت و در 

دربار صفوی از احترام زیادی برخوردار گردید 

تیموری  نقاشی  شاگردانش،  وسیع  حوزۀ  با  و 

هنر  در  ممتاز،  و  شکوه‌مند  آثاری  خلق  با  را 

 :1390 کا،  )آ بخشید  تداوم  صفوی  مینیاتور 

277(. هم‌چنان، نویسندۀ هنر ایران در روزگار 

دورۀ  هنری  سبک  که  است  معتقد  اسلامی، 

صفویه، هنر دورۀ مغولی و تیموری را و آن‌چه از 

خاور دور گرفته شده بود، در خود حل کرد و به 

صورت هنری ایرانی درآمد و میان این سبک و 

اصول هنر چینی فاصله افتاد. همین نویسنده از 

گرایش روزافزون به داستان‌های پهلوانی در این 

دور سخن می‌گوید و می‌افزاید که هنرمندان در 

 مسایل طبیعی و زندگی روزمره پرداختند 
ِ

برخ

و آن را در نقاشی‌ها و تزئیناتی که بدان دست 

دادند )حسن، 1388: 39-  نمایش  می‌زدند، 

به قول پوپ، دورۀ صفویه،  40(. هم‌چنان که 

نمایانگر غلبۀ نهایی سبک گیاهی در ایران بوده 

است )توسلی، 1397: 34(.

به  می‌توان  تبریز  مکتب  مهم  کارهای  از 

 در زمان 
ً
خمسۀ نظامی اشاره کرد که کارش قبلا

تیموریان آغاز شده بود و در این دور پایان یافت. 

نیز بر داستان جمال و جلال محمد آصفی، که 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

24

 در هرات تهیه شده بود، نگاره‌هایی افزود 
ً
قبلا

از  شاه‌اسماعیل  خود  دیوان  هم‌چنان  گردید. 

در  اگرچه  است،  روزگار  این  کارهای  دیگر 

در  دارد.  وجود  تردید  شاه  این  به  آن  انتساب 

انجام‌شده،  کار  مهم‌ترین  شاه‌تهماسب،  زمان 

شاهنامۀ  از  تقلید  به  که  است  شاهنامه‌یی 

بایسنقری، تهیه شد. نیز کارهای دیگری چون 

دیوان حافظ و سعدی در این دور تهیه گردید. 

هم‌چنان از بازمانده‌های مکتب قزوین می‌توان 

شاهنامۀ  اسدی،  گرشاسب‌نامۀ  فال‌نامه،  از 

شاه اسماعیل دوم، و از کارهای برازندۀ مکتب 

مشهد، بایستی از مثنوی هفت اورنگ جامی یاد 

کرد. 

ویژگی‌های مکتب قزوین و مشهد را یعقوب 

پیکره‌های  است:  کرده  خلاصه  این‌گونه  آژند 

جوان دختر و پسر؛ تأکید بر کشیدگی و لاغری 

ملیح  حالات  و  موّاج  خطوط  بر  تأکید  اندام، 

و ظریف پیکره‌ها، چهره‌های گرد و گردن‌های 

تصویر  پیکره‌ها؛  درشت  چشمان  و  دراز 

رئالیسم  نوعی  با  میان‌سالان  و  سال‌خوردگان 

متمایل به کاریکاتور؛ بهره‌گیری از رنگ سبز سیر 

برای اجرای زمینۀ نگاره‌ها، و منظره‌پردازی‌های 

1393:ج2/  )آژند،  چشم‌نواز  و  دلنشین 

از  برند  هیلن  که  است  حالی  در  این   .)523

سخن  قزوین  مکتب  در  کیفیت  آشکار  زوال 

می‌گوید و می‌نویسد: »به جز برخی استثناها 

)نظیر هفت‌اورنگ جامی که در موزۀ واشنگتن 

درباری  سبک  مشخصۀ  می‌شود(  نگهداری 

است«  کیفیت  آشکار  زوال  قزوین،  با  مرتبط 

)هیلن‌برند، 1394: 237(. 

اصفهان  به  قزوین  از  پای‌تخت  انتقال  با 

روزگار حکم‌روایی  و  در سال 1006/ 1597، 

1038هـ.قـ/   -985 )حکـ:  اول  عباس  شاه 

1587- 1629(، محفلی از هنرمندان در دربار 

شاه ترتیب گردید که در رأس همه رضاعباسی 

که  همو  دارد.  قرار  اصفهان  مکتب  مؤسس 

نگارگران  بر  فراوانی  تأثیر  شیوه‌اش  و  سبک 

و  سادگی  پیرو  عباسی  گذاشت.  وی  از  پس 

به  که  بود  منحنی  و  نرم  خطوط  به‌کارگیری 

عنوان مشخصۀ اصلی سبک اصفهان شناخته 

می‌شود. از نگارگران مشهور این دوران می‌توان 

به معین مصور، قاسم تبریزی، محمد یوسف 

از  که همگی  کرد  اشاره  تبریزی  و محمدعلی 

دوازدهم  سدۀ  از  بودند.  رضاعباسی  شاگردان 

به بعد به دلیل مراوده و گسترش روابط ایران با 

خارج، هنر نگارگری نیز تحت تأثیر هنر هندی 

قرار  دیگر  سوی  از  اروپایی  هنر  و  سو  یک  از 

گرفت )گشایش، 1390: 246(. 

در  هنری  مکاتب  بر  هرات  مکتب  تأثیر 
ترکیۀ عثمانی

چهاردم  قرن  اوایل  از  که  عثمانی  امپراتوری 

میلادی، پا به عرصۀ وجود گذاشت و خیلی زود 

به اقتدار و سلطه رسید، بزرگ‌ترین، مهم‌ترین و 

بر  که  است  اسلامی  حکومت  درازمدت‌ترین 

جنوب‌شرق  آسیا،  غرب  از  مهمی  بخش‌های 

سده  شش  از  بیش‌تر  افریقا،  شمال  و  اروپا 

که  امپراتوری  این  داشت.  مقتدرانه  حاکمیت 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

25

در آسیای صغیر، توسط عثمان فرزند طغرل به 

سال 699هـ.قـ./ 1299م. در قلمرو حکومت 

ضعیف و رو به افول سلجوقیان، بنیان نهاده شد، 

با هدف گسترش دین اسلام در قلب اروپا، به 

و سپس  ادرنه  فتح  از  و پس  آغاز کرد  فعالیت 

قسطنطنیه، به اوج اقتدار جهانی دست یافت. 

بنا به نوشتۀ ارنست کونل، امپراتوری عثمانی که 

از مجارستان و دریای آدریاتیک تا بین‌النهرین 

و مصر امتداد داشت؛ با کسب جایگاه خلافت 

اماکن  تصرف  و  روزگار  آن  جهان  در  اسلامی 

متبرکۀ اسلامی در عربستان، به مقام و منزلت 

فوق‌العاده‌یی دست یافت و دریاسالارهای ترک، 

به  دریاها  همۀ  فراز  بر  را  امپراتوری  این  پرچم 

اهتزاز درآوردند )کونل، 1387: 224- 225(. 

عثمانی  امپراتوری  از  هیلن‌برند،  طرفی  از 

جایگاه  و  رانده  سخن  ابرقدرت  یک  عنوان  به 

صفویان،  و  گورکانیان  با  مقایسه  در  را  آن 

که:  است  نوشته  و  ساخته  برجسته  این‌گونه 

تأثیرات روان‌شناختی پیروزی عثمانیان در نبرد 

قسطنطنیه، آنان را چونان یک امپراتوری بزرگ 

اسلامی به نمایش گذاشت که هیچ حکومت 

دیگری، نه صفویان و نه گورکانیان در قدرت، 

وسعتِ قلمرو و منابع اقتصادی، به پایه و مایۀ آنان 

می‌رسیدند)هیلن‌برند، 1394: 251(. افزون بر 

امپراتوری  این  ویژگی‌های  از  دیگر  یکی  این، 

که از دید عبدالحی حبیبی، مهم دانسته شده، 

موقعیت جغرافیایی امپراتوری عثمانی است که 

به تعبیر او، به ملتقای سنن هنری اروپا از غرب 

و تأثیرات مکتب هنری تیموریان از شرق تبدیل 

گردیده بود )حبیبی، 2535: 73(. 

در مورد ریشه‌های مکتب هرات که چگونه به 

امپراتوری عثمانی رسید، شاید عوامل مختلفی 

دخیل باشد؛ اما شاید یکی از عامل‌های مهم، 

سلیم  سلطان  است.  چالدران  مشهور  جنگ 

 -1512 918-926هـ.قـ./  )حکـ:  عثمانی 

در  1514م.  920هـ.قـ./  سال  در  1520م.(، 

جنگ چالدران با شکست شاه اسماعیل برای 

گردید  صفویان  پایتخت  تبریز،  وارد  مدتی 

و  سلطنتی  کتابخانۀ  جمله  از  آن  ذخایر  بر  و 

کتاب‌های نفیس و هنرمندان مشتغل در تبریز 

استانبول،  به  بازگشت  هنگام  او  یافت.  دست 

شمار قابل ملاحظه‌یی از این ذخایر و کتب و 

مرقعات گران‌بها و حتی بعضی از هنرمندان و 

نیز بدیع‌الزمان فرزند سلطان حسین بایقرا را با 

خود به عثمانی برد و این جابه‌جایی هنرمندان 

شکل‌گیری  برای  انگیزه‌یی  بعدها  آن‌ها  آثار  و 

مکتب نگارگری عثمانی شد )آژند، 1389:ج2/ 

 .)511

به باور کونل، هنرمندان قسطنطنیه با وجود 

دارای  تیموری،  روزگار  از  قبل  مدت‌ها  آن‌که 

کارهای  از  بازهم  بودند،  ترکی  نقاشی  سنت 

ایرانی تقلید می‌کردند )کونل، 1387: 238(. 

از فراخوانده شدن هنرمندان  همو ضمن آن‌که 

اول  سلیمان  سلطان  وسیلۀ  به  کتاب  تزئین 

)حکـ: 926- 974هـ.قـ./ 1520- 1566م.( 

تبریز خبر می‌دهد )همان: 234(، مدارس  از 

عنوان  به  را  قسطنطنیه  نقاشی  و  خط‌نویسی 

شعبه‌یی از مدارس تبریز می‌داند؛ زیرا به قول او، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

26

استادان ایرانی، پایه‌گذار همه رشته‌های صنعت 

کتاب‌سازی در دربارهای عثمانی بودند و نفوذ 

 
ً
آنان چنان دوامی داشت که به قول او: ما اکثرا

اطمینان،  با  بتوانیم  تا  هستیم  کافی  دلیل  فاقد 

تمییز دهیم )همان:  ترکی  از  را  ایرانی  کارهای 

237(. در این‌جا البته باید دقت داشت که مفهوم 

نرفته؛  به‌کار  امروز  مصطلح  به‌معنای  ایرانی، 

بلکه منظور از آن فرهنگی است که دست کم تا 

سدۀ دهم هجری، برخاسته از قلمروی گسترده 

امروزی  افغانستان  یعنی  ایران شرقی  است که 

مرکزیت آن را می‌ساخته؛ هم باید توجه داشت 

که وقتی محقق از تأثیر مکتب تبریز بر مکتب 

هنر  همان  منظور  می‌گوید،  سخن  قسطنطنیه 

بالواسطۀ هرات است که ابتدا به تبریز و سپس 

قسطنطنیه، انتقال یافته است. شاید این سخن 

ژان بوهو به گونۀ خلاصه تأثیر هنر خراسانی را به 

خوبی نمایان سازد که می‌گوید: »اگر بخواهیم 

نفوذ هنر نقاشی ایران را در مصر و ترکیه مطالعه 

کنیم، یک‌بار دیگر خواهیم دید تا چه‌اندازه ایران 

بر دنیای هنری اسلام حکومت می‌کرده است« 

)بوهو، 1392: 216(.

مینیاتورسازی  و  نگارگری  سبک  بارۀ  در 

شیوۀ  که  است  این  بر  کلی  باور  ترکیه،  در 

نگارگران مکتب عثمانی، ترکیبی است از اصول 

مینیاتورسازی ایرانی و عوامل ترکی مختص آن 

و  غیره  و  بزرگ  عمامۀ  و  لباس  مانند:  محیط، 

گاه توام با جزئیاتی از مشخصات آثار اروپایی 

بیان  این  با   .)201  :1387 )وزیری،  است 

محمد  سلطان  آن‌که  از  قبل  می‌رسد،  نظر  به 

فاتح، نگارگر ونیزی را به دربار خود فرا خواند، 

تأثیرات مکتب هرات به گونۀ بالواسطه با توجه 

به حضور قابل ملاحظۀ شاگردان مکتب هرات 

اروپایی  مکاتب  از  بیش‌تر  عثمانی،  دربار  در 

بوده است. حبیبی می‌نویسد که رضاعباسی و 

آقارضا از استادان مکتب هنری پارس‌اند، که از 

روشنان مکتب هنری هرات، استناره کرده‌اند، و 

شاگردان آنان مانند معین، یوسف، حیدرعلی، 

و  ایران  در  قاسم  و  حسین  حبیب‌الله،  افضل، 

شاه‌قلی و ولی‌جان تبریزی در مملکت عثمانی، 

فرع  که  آوردند  به وجود  را  ترکیه  نقاشی  سبک 

بالواسطۀ مکتب هرات است )حبیبی، 2535: 

 .)73

مانده  به‌جا  آثار  از  هیلن‌برند  نوشتۀ  به  بنا 

نامه«،  »انبیاء  از  می‌توان  عثمانیان  دورۀ  از 

کتاب‌های  و  جلدی  شش  اثری  »سیرالنبی« 

بارۀ بیت‌المقدس و شهرهای  مصور رهنما در 

16م.  10هـ.قـ./  قرن  در  که  عربستان  مقدس 

تهیه شده، یاد کرد. در بارۀ نقاشی‌های غیر دینی 

نقاشی‌ها،  این‌گونه  این است که  بر  برند،  باور 

غالب نسخ مصور این دوره را در بر می‌‌گیرد. او 

ضمن یادکرد از »سلیم‌نامه« و »سلیمان‌نامه«، 

و  نگارگری  عرصۀ  در  »هم‌چنان  می‌نویسد: 

کتاب‌سازی در ترکیۀ عثمانی، تاریخ‌های منثور 

مصوری پدید آمد که گاهی به زندگی یکی از 

شاهان عثمانی مانند: سلطان بایزید دوم، سلطان 

سلیمان قانونی، سلیم و مراد سوم، اختصاص 

داشت و گاهی تاریخ عمومی آن جغرافیا را از 

برند،  )هیلن  می‌آورد«  پدید  عثمانی  دودمان 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

27

نکتۀ  دو  کونل،  این،  وجود  با   .)269  :1394

دیگر را در بارۀ مکتب عثمانی روشن می‌سازد. 

یکی آن‌که می‌گوید: تاریخ مکتب عثمانی هنوز 

 تاریک است )کونل، 1387: 238(، که 
ً
کاملا

 از دید او در این زمینه باید پژوهش‌های 
ً
طبیعتا

از عدم  انجام شود و دیگر آن‌که وی  بیش‌تری 

سخن  عثمانی  هنر  بر  اروپا  هنر  تأثیر  تداوم 

اروپایی  سرمشق‌های  می‌نویسد:  و  می‌گوید 

باعث تثمیری دایمی نگردیدند )همان: 238(. 

است  معتقد  پرایس  کریستین  حال  این  با 

ایرانی در دربار عثمانی  و  نقاشان ترک  که کار 

ایرانی  نقاشان  او،  دید  از  بوده،  متفاوت  هم  با 

بیش‌تر افسانه‌های شاهنامه و جهان رؤیا انگیز 

نگارگران  و  می‌نگاشتند  را  عاشقانه  شعرهای 

ترک به‌کار کشیدن پرتره و نمایان‌کردن حوادث 

جنگی گماشته بودند )پرایس، 1393: 148(. 

البته این سخن پرایس که در ادامه، مطرح کرده 

قابل تأمل است که از نگارگران ترک در دستگاه 

شاهان عثمانی به عنوان خبرنگاران و عکاسان 

این  )همان: 150(؛  است  کرده  یاد  روزگار  آن 

به مفهوم نزول جایگاه هنر در  سخن می‌تواند 

دو  دیگر  تفاوت  نیز  گردد.  تلقی  دستگاه  این 

مکتب را شاید بتوان در نوع رویکرد هنرمندان، 

به هنر دورۀ عثمانی، ربط داد و آن زمانی است 

پردازش  به  را  نقاشان عثمانی  تمایل شدید  که 

در  شده،  باعث  که  می‌کنیم  مشاهده  واقعیت 

کم‌رنگ‌تر  هرات،  مکتب  تأثیرگذاری  مواردی 

نماید. به باور برند، این شیوۀ کار نگارگران  ترکیۀ 

نگارگری  شیوۀ  وام‌دار  روی  هیچ  به  عثمانی، 

ایرانی نیست )هیلن برند، 1394: 270(.

هم‌چنان کونل از تهیۀ قرآن‌های مخطوط و 

هَب در دربار عثمانیان و شدت تأثیرپذیری 
ّ

مذ

می‌گوید  سخن  ایران  در  مشابه  کارهای  از  آن 

از  نقل  به  توسلی  و   ،)238  :1387 )کونل، 

تبلور  را  دهم  قرن  آغاز  او  که  می‌نویسد  لینگز 

آثار  سطح  نتیجۀ  را  آن  و  تذهیب  هنر  نهایی 

دورۀ تیموری دانسته است. به قول توسلی شیوۀ 

فراتر  منطقه‌یی  مرزهای  از  سرعت  به  جدید 

نمی‌توان  قرینۀ لازم  بدون  گاه  رفت، چندان‌که 

قرن  در  مؤرخ  مصحف‌های  که  داد  تشخیص 

دهم یا یازدهم، ایرانی یا هندی یا عثمانی است 

)توسلی، 1397: 26(.

نگارکری  مکاتب  بر  هرات  مکتب  تأثیر 
هند مغولی

را  کشورگشایان  همواره  هند،  افسانه‌یی  ثروت 

را  این سرزمین  و  به سوی خود جلب می‌کرد 

در مقاطعی از تاریخ، مورد طمع و طعمۀ نظر 

بیگانگان قرار می‌داد؛ اما آن‌چه پای ظهیرالدین 

محمد بابر، یکی از نوادگان امیرتیمور را به هند 

بل  که  افسانه‌یی،  ثروت  نه   
ً
احتمالا کرد،  باز 

یک اتفاق بود. اتفاقی که در پی شکست او در 

برابر شیبانی‌ها رخ داد و زمینۀ توجه او را به هند 

سال 932هـ.قـ./  به  وقتی  بابر،  ساخت.  مهیا 

1525م. وارد سرزمین هند شد، در یک تاخت 

کوبید  درهم  را  آن‌جا  حاکم  قدرت  توفنده، 

جنگ  از  پس   را  آگره  و  دهلی  پیروزمندانه  و 

پانی‌پت، تصرف کرد. او در نخستین اقدام برای 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

28

تجلیل از آن پیروزی، به ساختن باغی مجلل، 

 در سمرقند و هرات و کابل 
ً
به مانند آن‌چه قبلا

دیده بود، اهتمام ورزید. بابر در واقع در همان 

پگاهان تسلط خود بر سرزمین پهناور هند، نشان 

داد که تا چه اندازه به آبادانی، علاقه‌مند است. 

اگرچه به باور نویسندۀ تاریخ هنر اسلامی، بابر 

پیکارهای  از  که  تا سال 937هـ.قـ./ 1530م. 

به  پیاپی فرسود و درگذشت، فرصت پرداختن 

هنر را چنان‌که باید نداشت؛ اما در عین حال، 

بابر،  محمد  ظهیرالدین  که  کرده  اعتراف  خود 

منبعث از سلیقۀ بس ظریف، نقاشی‌های بهزاد 

علاقه  بدان  و  می‌آورد  گرد  را  هرات  مکتب  و 

نشان می‌داد )پرایس، 1393: 172(. با این بیان 

بر  فرهنگ«  و  سیاست  »پیوند  کتاب  صاحب 

گردآوری هنرمندان توسط بابر، تصریح دارد و 

 پس از انقراض تیموریان 
ً
معتقد است که اساسا

هرات، میراث هنری آن دودمان به عثمانی و هند 

انتقال یافت و در هند در دربارهای بابریان تداوم 

یافت. منفرد معتقد است که ظهیرالدین محمد 

بابر، بنیان‌گذار سلسلۀ مغولان هند، آثار هنری 

برجسته و ممتاز را با خود بدان سرزمین برد و 

هنرمندان بیگانه را برای مصوّرکردن کتب به آن 

بهزاد  مکتب  نفوذ  فرصت  و  فراخواند  جغرافیا 

را در هند همو فراهم ساخت )فرهانی منفرد، 

 .)396 :1382

به هر روی بابر برخلاف خیلی از متجاوزان 

که به سرزمین هند قدم گذاشتند و آن را ویران 

ساختند و سرمایۀ آن را غارت کردند و دوباره 

پس برگشتند، هیچ‌گاه از آن سرزمین برنگشت؛ 

بلکه در عوض، در آن‌جاچنان امپراتوری‌یی را 

پی‌هم  سده‌های  او  مرگ  از  پس  که  نهاد  بنیان 

برقرار ماند و جزئی از تاریخ و فرهنگ سرزمین 

این  رمز  تاریخ‌نگاران،  گردید.  هند  پهناور 

ماندگاری مغولان به اصطلاح بیگانه در هند را 

بر چهار اصل عمده، استوار می‌دانند: شخصیت 

راجپوت‌ها،  با  تفاهم  یا  اتحاد  مغولی،  شاهان 

سیاست تساهل و سرانجام حفظ تعادل قدرت 

)اسپیر، 1387: ج2/ 63(. بی‌گمان ثروت هند 

زمینۀ  مغولی،  هنردوست  شاهان  حاکمیت  و 

فراهم  سرزمین  آن  در  را  ادب  و  هنر  پرورش 

ساخت و از همه مهم‌تر که راه نفوذ بیش‌تر زبان 

فارسی و فرهنگ خراسانی- اسلامی را در آن 

کهن‌دیار گشود. شاید به همین دلیل است که 

مؤرخان ما سپیده‌دم ورود هنر خراسانی به ویژه 

مکتب هنری هرات به هند را، هم‌زمان می‌دانند 

سامان.  آن  در  مغولی  سلسلۀ  قدرت‌گرفتن  با 

عبدالحی حبیبی می‌نویسد: »در سال 935هـ.

قـ./ 1528م. خواندمیر مؤرخ مشهور هرات و 

مولانا شهاب‌الدین معمایی و میرابراهیم قانونی 

موسیقی‌نواز هرات، به‌دربار بابر در هند رسیدند 

و این خود انتقال مبادی کلتوری را از خراسان 

به هند روشن می‌سازد« )حبیبی، 2435: 68(.

نیز تاراچند پژوهش‌گر هندی، در بارۀ بهزاد، 

هنرش  که  هرات،  نگارگری  مکتب  سمبل 

سرمشق نقاشان هندی قرار گرفته بود، این‌گونه 

سخن گفته است: »در آن روزها که بابر هند را 

فتح کرد، ستارۀ اقبال بهزاد در اوج بود. سبک 

 در 
ً
او نمونۀ کمال هنر به‌شمار می‌آمد و طبیعتا



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

29

کار خویش خبره بود. بابر و معاصرانش و پس 

از او همایون که در ایران، تبعید بود و سپس به 

هند بازگشت و بزرگان جغتایی، بهزاد را سرمشق 

نقاشان هند قرار دادند و تأکید داشتند که آنان 

از  پا جای پای بهزاد بگذارند و در هر نقاشی 

او تقلید نمایند. بهزاد و مکتب او نسخۀ اصیل 

 :1389 )مجتبوی،  شد«  هند  نقاشان  پیروی 

 .)187

تأثیر  و  هرات  مکتب  حضور  زمان  اگرچه 

با  هم‌زمان  می‌توان  هند،  در  را  بهزاد  سبک 

کرد؛  تعیین  سرزمین  آن  در  بابر  قدرت‌گرفتن 

پسرش،  روزگار  در  او،  دور  از  نمایان‌تر  اما 

نصیرالدین همایون که در 937هـ.قـ./1530م. 

به قدرت رسید، حضور این مکتب را در هند 

اگرچه  همایون  کرد.  مشاهده  می‌توان  بیش‌تر 

در 947هـ.قـ./1540م. توسط شیرشاه سوری 

از هند رانده شد و تا 962هـ.قـ./ 1555م. از 

سال  یک  حدود  همین‌که  اما  بود؛  دور  قدرت 

از این مدت را به پناهندگی در خراسان سپری 

از  گزید،  اقامت  مدتی  نیز  هرات  در  و  کرد 

نزدیک با کارگزاران مکتب هنری هرات که در 

آن زمان بیش‌ترشان به تبریز منتقل شده بودند، 

خود،  هنردوست  پدر  از  که  او  گردید.  آشنا 

و  بود  برده  ارث  به  را  بیش‌تر هنر دوستی  بابر، 

نه جنگ ولشکرکشی را، در دوران اقامت خود 

در خراسان موفق شد تا از نزدیک با هنرمندان 

بازماندگان  بیش‌تر  که  صفوی  قلمرو  برجستۀ 

حاصل  آشنایی  و  دیدار  بودند،  هرات  مکتب 

ایران،  به  همایون  ورود  سال  در  اگرچه  کند. 

بهزاد دیگر در قید حیات نبود، ولی شاگردان و 

دست‌پروردگان مکتب هنری او در کارگاه هنری 

شاه تهماسب صفوی، همان راه و روش استاد را 

ادامه می‌دادند و بسیار پرآوازه بودند. 

نخستین شاگرد بهزاد که مورد توجه همایون 

قرار گرفت، میر سیدعلی تبریزی بود. او فرزند 

میر معصوم، نقاش بدخشانی بود که به همراه 

تا محضر  تبریز کوچید  به  بدخشان  از  پدرش 

بهزاد را دریابد و پدر و پسر هردو شاگردی استاد 

با  ایران  در  که  بهزاد  دیگر  شاگرد  پذیرفتند.  را 

همایون دیدار کرد، خواجه عبدالصمد شیرازی 

در  هم  و  داشت  آوازه  نقاشی  در  هم  که  بود 

خوش‌نویسی. این دو تن که شاگردان مستقیم 

بهزاد بودند، کسانی‌اند که وقتی همایون به کابل 

بازگشت، به او پیوستند و به همراه دو تن دیگر 

انتقال  به هند رفتند، نخستین حلقۀ  بعدها  که 

مکتب هنری بهزاد به هند محسوب می‌شوند. 

فرخ‌بیگ که در سال 988هـ.قـ./ 1580م. وارد 

در  و  بود  بهزاد  باواسطۀ  شاگردان  از  شد  هند 

1005هـ.قـ./ 1594م. پس از درگذشت نقاش 

هندی، دسوانت، به ریاست کارگاه نقاشی دربار 

اکبر رسید و تا هنگام مرگ در این سمت باقی 

هرات  نقاشان  از  هروی  آقارضا  دیگر  ماند. 

به هند وارد شد و  با فرّخ‌بیگ  بود که هم‌زمان 

بعدی(  )جهانگیر  سلیم  شاهزاده  خدمت  به 

درآمد. آقارضا پسر علی‌اصغر کاشی بود که در  

زمان شاه اسماعیل دوم صفوی )حکـ: 984- 

نظر  تحت  1577م.(   -1576 985هـ.قـ./ 

شاگردان بهزاد آموزش دیده بود)فرهانی منفرد، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

30

 .)398 -397 :1382

اصلی  پایه‌گذاران  چهارتن  این  واقع  در   

هند  در  بهزاد  سبک  ویژه  به  و  هرات  مکتب 

در  دیگر  گروه  دو  بعدها  می‌شوند.  محسوب 

نقش  ایفای  هند  در  هنری  مکتب  این  تکامل 

رفتند  هند  به  که  خراسانیانی  نخست  کردند: 

مانند:  نبودند؛  پرآوازه  استادان  این  مانند  و 

سمرقندی،  محمدمراد  سمرقندی،  محمدنادر 

همچنین  و  نادرالعصر  به  ب 
ّ

ملق استادمنصور 

ابوالحسن نادرالزّمان، فرزند آقارضا هروی که 

در هند زاده شد و زیر نظر پدر پرورش یافت. 

که  بودند  هندی‌تباری  هنرمندان  دیگر،  گروه 

آموزش  بهزاد  مکتب  هنرآموختگان  نظر  زیر 

هندی  هنرمند  مشهورترین  بشنداس  دیدند. 

الاصل است که تأثیر مکتب هرات، در آثار او 

نمود دارد. بسوان، فرزندش منوهر، بوانداس و 

فرزندش گواردهان و نانها در زمرۀ همین گروه 

ع 
ّ
بودند. در مرق از مکتب هرات  متأثر  نقاشان 

گلشن، موجود در موزیم گلستان تهران، تصویر 

کپی  که  می‌شود  دیده  جنگ  درحال  شیر  دو 

کار بهزاد است. در گوشۀ این تصویر جهانگیر 

به‌خط خود نوشته که نانها آن را به‌دستور وی در 

1019هـ.قـ./1610م. از روی کار بهزاد کشیده 

به‌نام  نقاشی  از  هم‌چنین  ع 
ّ
مرق این  در  است. 

آثار  کپی  که  می‌شود  دیده  آثاری  صحیفه‌بانو، 

بهزاد است. )همان: 398(. 

اکبر  محمد  جلال‌الدین  دورۀ  در  هم‌چنان 

)حکـ: 963- 1014هـ.قـ./ 1556- 1605م.( 

کار هنر در دربار مغولان هند بیش‌تر از قبل رونق 

یافت. حضور هنرمندان دو ملیت خراسانی و 

هندی در نگارخانۀ دربار اکبرشاه، سبب انتقال 

به  گروه  دو  این  از  هریک  نقاشی  سنت‌های 

نقاشی این عصر شد. با این حال تأثیر نگارگری 

خراسانی بر نقاشی هندی غالب بود و نقاشی 

از  میلادی  شانزدهم  قرن  اواخر  تا  گورکانیان 

 متأثر از سبک 
ً
نقطه نظر سبک و تکنیک، کاملا

خراسانی )مکتب هرات( بود؛ تا جایی‌که برخی 

هندوپارسی  را  دوره  این  نقاشی  محققان  از 

کم‌کم  البته   .)117  :1395 )معمر،  نامیده‌اند 

هنر اروپایی نیز به دربار مغولان هندی راه گشود 

آثار  پژوهندگان،  از  برخی  باور  به  امر،  این  و 

مثبتی از خود به‌جا گذاشت؛ چنان‌که در این باره 

نوشته‌اند: »در هند تحت حکومت گورکانیان، 

نقاشی  اصول  هجری،  یازدهم  قرن  ابتدای  از 

ایرانی با امتزاج سبک اروپایی، به نتایج بسیار 

خوب رسید و نمونه‌هایی از مینیاتور ایجاد شد 

که در آن سایه‌روشن‌های شفاف و لطیفی ظاهر 

گردید« )بوهو، 1392: 216(. 

اکبر  زمام‌داری  دورۀ  در  آن‌چه  روی  هر  به 

متون  کتابت  می‌کند،  توجه  جلب  بیش‌تر 

تاریخی و ادبی به زبان فارسی است که از آن 

جمله می‌توان به دیوان حافظ، گلستان سعدی، 

نفحات‌الانس، انوار سهیلی، طوطی‌نامه، تاریخ 

خاندان تیموریه و آثار دیگری از این دست اشاره 

کرد که امروزه موجودند و در موزیم‌های مختلف 

نوشتۀ  به  بنا  نیز  می‌شوند.  نگاه‌داری  جهان 

استرانگ، نمونه‌هایی از آثار بهزاد در کتابخانۀ 

سلطنتی دربار مغولان هندی، موجود بوده که 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

31

آن  هنرورزان  دیگر  تقلید  و  توجه  مورد  همواره 

دیار قرار می‌گرفته و این روند تا زمان جهانگیر 

پسر اکبر نیز ادامه داشته است. استرانگ در بارۀ 

مفاهیم  و  عناصر  که  می‌گوید  بهزاد  هنر  تأثیر 

آثار او گاهی به شکل نامحسوس‌تری وام گرفته 

پسر  شاه‌جهان  زمان  تا  آن‌ها  تأثیر  و  می‌شدند 

 :1383 )استرانگ،  است  یافته  تداوم  نیز  اکبر 

 .)389

در مورد جهانگیر )حکـ: 1014- 1037هـ.

قـ./ 1605- 1627م.( که خود در هنر نگارگری 

دستی داشته، گفته شده که حتی قبل از رسیدن 

به قدرت از نقاشان حمایت می‌کرده و از جمله 

از  قبل  زمان  از  که  شده  یاد  هروی  آقارضا  از 

قرار  او  در خدمت  قدرت  به  رسیدن جهانگیر 

داشته و فرزند او، ابوالحسن هروی از نزد همین 

پادشاه، لقب نادرالزّمان را دریافت کرده است. 

در مورد این شاه مغولی گفته شده که از چنان 

بوده  برخوردار  نگارگری  عرصۀ  در  توانایی‌یی 

را  نگاره  یک  روی  بر  مختلف  نقاشان  قلم  که 

تشخیص می‌داده )معمر، 1395: 121(. 

از  پس  هنرمندان  از  حبیبی،  عبدالحی 

عصر اکبر، که متأثر از مکتب هرات و به ویژه 

کارهای هنری کمال‌الدین بهزاد بودند، این‌گونه 

و  منصور  اکبر،  از  بعد  یاد می‌کند: »در عصر 

آقارضا هروی  پسر  ابوالحسن  و  منوهر  و  مراد 

جهانگیر(  دربار  )نقاشان  نادرالزّمان  به  ملقب 

بیچی‌تر  و  هون‌هد  و  میرهاشم  و  فاخرالله  و 

از  شاه‌جهان(  عصر  )نقاشان  انوب‌چهاتر  و 

بقایای این مکتب‌اند« )حبیبی، 2535: 69(. 

در همین حال استرانگ، از شاهان مغولی هند 

آثار  به دلیل داشتن  سخن می‌گوید که همواره 

می‌نویسد:  او  می‌کردند.  افتخار  بدان  بهزاد 

»فخر و مباهات پیوسته به مجموعۀ آثار بهزاد 

در طول نسل‌های متمادی در میان گورکانیان، 

در آثار تقلیدی از کارهای او و نظریات مندرج 

900هـ. مؤرخ  نظامی  خمسۀ  و  ظفرنامه  در 

داشتن  به  شاه‌جهان  آن  در  که  1494م.  قـ./ 

یافته است«  تبلور  افتخار می‌کند،  اثری  چنین 

)استرانگ، 1383: 399(. 

به هر صورت مکتب هنری هند، در میان دیگر 

مکاتب منطقه که متأثر از مکتب هرات و سبک 

بهزاد به وجود آمده بودند، به مراتب برجسته‌تر و 

ورزیده‌تر می‌نماید. یکی از پژوهش‌گران کشور 

ایران، در این مورد چنین نوشته است: در نهایت 

به  نگارگری به سبک بهزاد در بخارا و عثمانی 

علت نبودن استعدادهای جوان افول کرد. شاید 

با  همه  از  بیش  هند  گورکانیان  که  گفت  بتوان 

استقبال  بهزاد  میراث  از  نگارگری،  به  علاقه 

کرده و مکتب خوبی به جای گذاشتند )بهاری، 

هنر  که  داشت  توجه  باید  البته   .)24  :1383

نگارگری در هند، حتی در مقایسه با نگارگری 

بوده،  همراه  بیش‌تری  رونق  با  دربارصفوی، 

می‌بینیم  که  می‌آید  به چشم  زمانی  مسأله  این 

ورزیده‌ترین نگارگران، مانند: میرعلی تبریزی و 

خواجه عبدالصمد و دیگران، دربار صفویان را 

ترک و به دربار گورکانیان رو می‌کنند. ارنست 

کونل در بارۀ هنر دربار گورکانیان می‌گوید که 

این هنر در آن دربارها، چنان توسعه و تکاملی 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

32

دیگری  جای  در  هرگز  را  نظیرش  که  داشته 

نمی‌توان یافت )کونل، 1387: 221(. 

از عرصه‌هایی که مکتب هرات  یکی دیگر 

هند  ویژه  به  منطقه  مکاتب  بر  تأثیری مستقیم 

گذاشت، کتابت و تذهیب نسخه‌هایی از قرآن 

کریم بود که به تأسی از هنر هرات پدید آمد. این 

هنر، با دقت و ظرافت بیش‌تری مورد استقبال 

قرار گرفت و در نتیجه، برآیند آن به گونه‌یی بود 

که تشخیص اصل و فرع از میان رفت. به باور 

نویسندۀ کتاب »مکتب هرات« از ویژگی‌های 

مکتب هرات در این دسته می‌توان به شرفه‌های 

اسلیمی  نقش‌های  تسلط  باریک،  لاجوردی 

در حاشیۀ لوح و دندانه‌موشی‌های هاشوری یا 

ساده در اطراف متن قرآن اشاره کرد )توسلی، 

 .)107 :1397

نتیجه
عهد  هرات  نگارگری  تاریخی  سیر  بررسی 

تیموری، نشان می‌دهد که این مکتب با حضور 

کمال‌الدین  و  سیاه‌قلم  محمد  چون  استادانی 

به اوج استقلال و خلاقیت رسید و طی  بهزاد 

عمیق‌ترین  هجری،  دهم  و  نهم  سده‌های 

برجای  پیرامونی  هنری  مکاتب  بر  را  تأثیرات 

گذاشت. نخستین حوزهٔ اثرپذیر، قلمرو ورارود 

بود که پس از انتقال هنرمندان هرات به بخارا، 

سنت نسخه‌پردازی و ترکیب‌بندی خود را به‌طور 

مستقیم بر بنیاد آثار هرات سامان داد؛ هرچند 

بعدها به‌سبب نبود حامی رو به افول نهاد. در 

نگارگران  مستقیم  حضور  نیز  صفویه  قلمرو 

هرات، به‌ویژه استاد بهزاد، موجب شکل‌گیری 

هرچند  شد،  اصفهان  و  قزوین  تبریز،  مکاتب 

این جریان از نیمهٔ سلطنت شاه‌تهماسب دچار 

سابقهٔ  گرچه  نیز،  عثمانی  در  گردید.  رکود 

شاگردان  نفوذ  اما  داشت؛  وجود  نگارگری 

مکتب هرات در نیمهٔ دوم سدۀ دهم و یازدهم، 

به‌ویژه در نسخه‌پردازی قرآن و متون تاریخی، 

سنتی تازه پدید آورد که بعدها با عناصر اروپایی 

در  اثرگذاری  این  جلوهٔ  بیش‌ترین  درآمیخت. 

هند مغولی مشاهده می‌شود؛ جایی که شاهان 

برجسته‌ترین  خراسانی،  فرهنگی  ریشهٔ  دارای 

هنرمندان هرات را به کار گرفتند و از تعامل سه 

سنت هراتی، هندی و اروپایی، مکتب نگارگری 

هند مغولی را پدید آوردند؛ مکتبی که بیش از 

همه وام‌دار شیوهٔ کمال‌الدین بهزاد است و اوج 

مهارت او را در تاریخ هنر تداوم بخشید.

منابع:
کا، اسماعیل. )1390(. تیموریان. ترجمۀ اکبر  1( آ

صبوری. چاپ اول، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی 

و مطالعات فرهنگی.

ایران،  نگارگری   .)1389( یعقوب.  آژند،   )2

پژوهشی در تاریخ نقاشی و نگارگری ایران. ج1و2/ 

چاپ اول، تهران: انتشارات سمت. 

3( اسپیر، پرسیوال. )1387(. تاریخ هند. ترجمۀ 

همایون صنعتی‌زاده. چاپ اول، تهران: نشر ادیان. 

4( استرانگ، سوزان. )1383(. »میراث کمال‌الدین 

بهزاد در دربار گورکانیان هند«. مجموعۀ مقالات 

همایش بین‌المللی کمال‌الدین بهزاد. ترجمۀ گروه 

مترجمان. چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر. 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

33

بابرنامه.   .)1388( ظهیرالدین.  بابرشاه،   )5

انستیوت  کابل:  اول،  یارقین. چاپ  ترجمۀ شفیقه 

دیپلوماسی وزارت امور خارجه.

6( بوا، لوسین. )1389(. تاریخ مغول، تیموریان. 

تهران:  دوم،  چاپ  بهفروزی.  محمود  ترجمۀ 

انتشارات آزادمهر. 

از  ایرانی. جمعی  تمدن  ژان. )1392(.  بوهو،   )7

خاورشناسان فرانسوی. ترجمۀ عیسی بهنام. چاپ 

پنجم، انتشارات علمی و فرهنگی. 

بهزاد.  مکتب  )بی‌تا(.  افضل.  محمد  بنووال،   )8

چاپ اول، تهران: انتشارات سمت. 

9( بهاری، عبادالله. )1383(. »کمال‌الدین بهزاد، 

مقالات  مجموعه  هنرش«  شاخه‌های  و  ریشه 

تهران:  اول،  چاپ  بهزاد.  بین‌المللی  همایش 

فرهنگستان هنر. 

هنر  تاریخ   .)1393( کریستین.  پرایس،   )10

هشتم،  چاپ  رجب‌نیا.  مسعود  ترجمۀ  اسلامی. 

تهران: انتشارات امیر کبیر. 

شاهکارهای   .)1394( اپهام.  آرتور  پوپ،   )11

هنر ایران. ترجمۀ پرویز ناتل خانلری. چاپ سوم، 

تهران: انتشارات علمی و فرهنگی. 

هرات،  مکتب   .)1397( وحید.  توسلی،   )12

اول،  چاپ  قرآنی.  تزیینات  و  آرایه‌ها  بر  تحلیلی 

انتشارات آستان قدس رضوی.

13( حبیبی، عبدالحی. )2535(. هنر عهد تیموری 

بنیاد  انتشارات  تهران:  اول،  آن. چاپ  متفرعات  و 

فرهنگ ایران. 

در  ایران  هنر   .)1388( محمد.  زکی  حسن،   )14

اقلیدی.  ابراهیم  محمد  ترجمۀ  اسلامی.  روزگار 

چاپ اول، تهران: صدای معاصر. 

15( ر. گروسه. )1392(. تمدن ایرانی. جمعی از 

خاورشناسان فرانسوی. ترجمۀ عیسی بهنام. چاپ 

پنجم. انتشارات علمی و فرهنگی. 

»دورۀ   .)1383( شریو.  ماریانا  سیمپسون،   )16

دوم زندگی بهزاد در اوایل دورۀ صفویه« مجموعۀ 

سمیه  ترجمۀ  بهزاد.  کمال‌الدین  همایش  مقالات 

ذاکری‌نیا. چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر. 

17( فرهانی منفرد، مهدی. )1382(. پیوند سیاست 

و فرهنگ در عصر زوال تیموریان و ظهور صفویان. 

چاپ دوم، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. 

18( کونل، ارنست. )1387(. هنر اسلامی. ترجمۀ 

انتشارات  تهران:  هفتم،  چاپ  طاهری.  هوشنگ 

توس. 

19( گشایش، فرهاد. )1390(. تاریخ هنر. چاپ 

سیزدهم، تهران: انتشارات مارلیک. 

20( لین‌پول، استانلی. )1389(. طبقات سلاطین 

تهران:  سوم،  چاپ  اقبال.  عباس  ترجمۀ  اسلام. 

انتشارات دنیای کتاب. 

21( مجتبوی، سید حسن. )1389(. هرات در عهد 

تیموریان. چاپ اول، مشهد: نشر مرندیز و دانشگاه 

آزاد اسلامی واحد نیشابور. 

22( نصیری‌جامی، حسن. )1393(. مکتب هرات 

و شعر فارسی. چاپ اول، تهران: انتشارات مولی. 

عمومی  تاریخ   .)1387( علی‌نقی.  وزیری،   )23

اسلامی.  دوران  و  وسطی  قرون  مصور،  هنرهای 

ج2. تهران: انتشارات دانشگاه. 

24( هیلن برند، رابرت. )1394(. هنر و معماری 

چهارم،  چاپ  اشراقی.  اردشیر  ترجمۀ  اسلامی. 

تهران: انتشارات روزنه. 

و  هنر  در  سیری   .)1393( حسین.  یاوری،   )25

معماری ایران. چاپ سوم، تهران: سیمای دانش و 

آذر.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

34

مقدّمه و تصحیح: فرهاد احراری
پژوهش‌گر عرفان و تصوف و نسخه‌پژوه

fhdahrari@gmail.com

مه
ّ

1- مقد

ین‌الدین خوافی هروی 1-1: شرح حال شیخ ز

1-1-1: تولد و وفات
عارف بلندآوازۀ خراسان -شیخ ابوبکر بن محمد بن محمد بن علی الخوافی1 مشهور به زین‌الدین 

خوافی و زین الخوافی2- در پانزدهم ربیع الاول سال 757 هجری3 در قریۀ برآباد ولایتِ خواف -که 

آن زمان از توابع هرات بود4- دیده به جهان گشود و در یکشنبه، دوم شوال 838 هجری5 در طاعونِ 

هرات دیده از جهان فروبست. ابتدا وی را در قریه‌ی مالین دفن نمودند، از آنجا به درویش آباد و 
سپس به عیدگاه هرات منتقل کردند.6

نویافته  اثری  الصّوفیه،  آداب  رسالۀ 
هروی خوافی  زین‌الدین  شیخ  از 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

35

2-1-1: کسب علم و معرفت
هرات در قرن هشتم و نهم هجری مرکز علمی 

نظامیه  چون  مدارسی  و  است  بوده  خراسان 

علاقمندان  از  کثیری  جمع  پذیرای  غیاثیه  و 

می‌توان  اساس  این  بر  بود.  معرفت  و  علم  به 

حدس زد که شیخ زین‌الدین در نوجوانی برای 

تحصیل علوم متداول از خواف به هرات سفر 

کرده است. بر اساس نسخۀ خطی به رقم زین 

الخوافی، کتابت 785 هجری در مدرسۀ غیاثیه 

در  این سال  تا  که شیخ  گفت  می‌توان  هرات، 

هرات و در مدرسۀ غیاثیه حضور داشته است. 

همچنین می‌دانیم که در هنگام تحصیل علوم در 

تبریز7 به صحبت کمال خجندی )د: 803هـ( 

در  چرخی  یعقوب  مولانا  با  و  است8،  رسیده 

هم‌درس  مصر  در  سیرامی  شهاب‌الدین  درس 

بوده است.9 شیخ زین‌الدین به کثیر السفر بودن 

مشهور بود؛ اصیل‌الدین واعظ چنین می‌نگارد: 

»مسافرت بسیار نموده، مشایخ حرمین و مصر 

و شام دریافته«10.

شیخ در دوران تحصیل در مصر با یکی از 

مشایخ بزرگ طریقت سهروردیه به‌نام نورالدین 

عبدالرحمن مصری آشنا شد و مرید وی گردید 

اجازۀ  کسب  وی  از  هجری   788 سال  در  و 

ارشاد نمود. پس از آن برای دیدار والدین خود 

سال  سی  کرد.  ازدواج  و  بازگشت  خراسان  به 

بعد در جستجوی اجازه‌نامه‌اش -که در مصر 

مرشد  مزار  و  کرد  سفر  آنجا  به  بود-  جامانده 
خود را زیارت کرد.11

علاوه بر این‌ها دربارۀ سفر وی به مصر، مدینه 

و مکه می‌توان به قول مولانا جامی اشاره کرد که 

شیخ زین‌الدین از مصر سنگ سفیدی تراشیده و 

در قبرستان بقیع مدینۀ منوره بر سر مزار خواجه 

از  است.12همچنین  کرده  نصب  پارسا  محمد 

آنجایی که فصیح خوافی به شیخ لقب »کهف 

زُوّار بیت‌الله الحرام« داده است، می‌توان نتیجه 

گرفت که مدتی در حرمین شریفین مقیم بوده 

است و خراسانیان به او پناه می‌بردند.

3-1-1: پختگی و ارشاد
شیخ پس از رسیدن به مقام ارشاد -در سفر و 

حضر- به ارشاد مریدان و نشر معارف خویش 

به  مصر  در  که  را  رومی  عبدالرحیم  پرداخت. 

حلقۀ ارادتش درآمده بود، با خود به خواف آورد 

به ریاضت داد. عبداللطیف مقدسی  و دستور 

در وقت نزول شیخ به قدس شریف مرید وی 

و در ولایت جام  آمد  به خراسان  با وی  و  شد 

چنین  واعظ  اصیل‌الدین  کشید.13  ریاضت 

می‌نگارد: »در علم سلوک و ارشاد طالبان راه 

زین‌الدین  شیخ  نمی‌رسیده«.  او  به  کسی  حق 

و  با ملاحده  مبارزه  در  پیوسته  این‌ها  بر  علاوه 

بدمذهبان عصر می‌کوشید14که بعضی اقوالش 

وی  است.  آن  گویای  منهج‌الرشاد  کتاب  در 

به‌وسیلۀ تربیت مریدان، برگزاری مجالس وعظ 

عرفانی  آثار  تألیف  و  عرفانی  کتب  تدریس  و 

معرفت  و  علم  اهل  نزد  در  والایی  جایگاه  به 

میرزا  شاهرخ  رسید.  ایشان  امرای  و  شاهان  و 

ارادت  وی  به  همواره  او  امرای  و  وقت  پادشاه 

داشتند15. اوراد و ارشادات شیخ در اکثر مجالس 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

36

است.16  بوده  استقبال  مورد  هرات  عرفانی 

خوشنویس مشهور، عبدالله طباخ هروی- که 

بیشتر به دستور شاهان و شاهزادگان کتاب‌های 

کتابت  را  اوراد شیخ  کتابت می‌کرد-  را  نفیس 

کرده است. شیخ زین‌الدین در این سال‌ها بیشتر 

در قریه زیارتگاه هرات اقامت داشت. خواجه 

احرار می‌گوید: »شیخ زین‌الدین دیهی داشت 

نزدیک زیارتگاه«17. مریدان و علاقه‌مندان برای 

دیدار با شیخ به آن ده می‌شتافتند و شیخ گاهی 

در مسجد جامع هرات حضور پیدا می‌کرد.

4-1-1: پایان عمر و عزلت
بنا بر قول اصیل‌الدین واعظ: »شیخ در آخر عمر 

و  زاویه ساخت  نواحی گذره  در  کوه  در گوشۀ 

]آنجا را[ درویش‌آباد نام کردند. و غلبۀ درویشان 

عمر  شد.  بسیار  وی  ملازمت  در  طالبان  و 

بود.«18ملفوظات  گذشته  هشتاد  از  شریفش 

به حضور مریدان شیخ در  نیز  بهدادنی  قواس 

امروزه  دارد.19درویش‌آباد  اشاره  درویش‌آباد 
همان حسن‌آباد از نواحی گذرۀ هرات است.20

یقت 5-1-1: سلسله‌نامۀ طر
در  سلسله‌نامه‌هایی  منابع  برخی  اگرچه 

شیخ  برای  بسطامیه  مثل  دیگر  طریقت‌های 

زین‌الدین نقل کردند؛ اما اصلی‌ترین طریقت 

وی سهروردیه است و سلسلۀ طریقت شیخ در 

این طریقت به شرح ذیل است: 

سهروردی  عمر  شهاب‌الدین  الشیوخ  شیخ 

)د.  شیرازی  بزغش  علی  نجیب‌الدین  شیخ   –

نطنزی  عبدالصمد  نورالدین  شیخ   – 678ق( 

شیخ  و  اصفهانی  محمود  نجم‌الدین  شیخ   –

جمال‌الدین  شیخ   – شمشیری  حسام‌الدین 

یوسف کورانی)از مشایخ عجم( – شیخ نورالدین 

ابوبکر  عبدالرحمن مصری21– شیخ زین‌الدین 

خوافی22.

6-1-1: در نگاه دیگران
و  عارف  822هـ(  پارسا)د:  محمد  خواجه 

محقق بلندمرتبۀ نقشبندیه در مکتوبات خود با 

این القاب از شیخ زین‌الدین خوافی یاد می‌کند: 

»ذو العلم النافع والعمل الرافع، ملاذ الجمهور، 

رافع  العرفاء،  العلماء  صفوة  الصدور،  شفاء 

اعلام السّنة، قامع اضالیل البدعة، ناهج مناهج 

والطریقة،  الشریعة  مسالک  سالک  الحقیقه، 

الیقین،  طریق  علی  سبحانه  الله  الی  الداعی 

جایی  والدین«23و  الملة  زین  مولانا  و  سیّدنا 

دیگر در نامۀ خود به شیخ این بیت را می‌نویسد: 

خاص را در آستین جا کرده‌اید
عام را بر آستان یاد آورید24

اصیل‌الدین واعظ)د: 893هـ( در وصف شیخ 

والمسلمین،  الاسلام  »شیخ  می‌نگارد:  چنین 

العوام،  کعبة  الانام،  مرشد  و  الاسلام  شیخ 

الجماهیر  اسوة  المحققین،  الاقطاب  خاتم 

السالکین«.

یاد می‌کند:  اینگونه  از شیخ  فصیح خوافی 

»شیخ الکامل والمکمل، مرشد الواصل، کهف 

زوار بیت الله الحرام، شیخ زین الملة والتقوی 

شیخ  بن  بکر  ابی  والدین  والطریقة  والشریعة 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

37

محمد الخوافی«.

جامع  را  وی  جامی  عبدالرحمن  مولانا 

استقامت  اهل  و  باطنی  و  ظاهری  علوم  میان 
می‌داند.25

عبدالرحمن  نورالدین  -شیخ  وی  مرشد 

عرفانی  خارق‌العادۀ  استعداد  به  مصری- 

در یک  زیرا وی  است؛  کرده  اذعان  زین‌الدین 

روز-  هفت  اتمام  از  -قبل  روزه  هفت  خلوتِ 

به مقامات توحید ذاتی و جمع الجمع رسیده 
است.26

حجر  ابن  شهاب‌الدین  بزرگ،  محدثین 

عسقلانی و ابن جزری دمشقی، در وصف شیخ 
زین‌الدین خوافی شعر سروده‌اند.27

قاینی -که اجازۀ روایت  مولانا جلال‌الدین 

حدیث از ابن جزری داشته است- در وعظ خود 

در هرات از شیخ زین‌الدین حدیثی نقل می‌کند 
که شیخ از راویان حدیث به‌شمار می‌رود.28

ین 7-1-1: معاصر
درسِ  در  و  مصر  در  چرخی:  یعقوب  مولانا 

بوده  شیخ  هم‌درسِ  سیرامی  شهاب‌الدین 
است.29

مولانا سعدالدین کاشغری و مولانا نظام‌الدین 

مرید  خاموش  نظام‌الدین  مولانا  خاموش: 

860هـ(  کاشغری)د:  سعدالدین  مولانا  خود 

را توصیه می‌کند تا در هرات به صحبت شیخ 
زین‌الدین خوافی برسد.30

ایام  خواجه عبیدالله احرار: در جوانی -در 

رفته  شیخ  دیدن  به  بارها  هرات-  در  اقامت 

احمد  درویش  مانند  شیخ  مریدان  با  و  است 

سمرقندی، دوستی داشته است. باری خواجه او 

را در مسئله‌ای مدد کرده و درویش احمد دستار 

خواجه را به تبرک می‌گیرد.31 همچنین خواجه 

تبادکانی  محمد  شمس‌الدین  با  سمرقند  در 

-خلیفۀ شیخ زین‌الدین- در 866 هجری دیدار 
کرده است.32

سیّد قاسم انوار: خواجه احرار که در هرات 

انوار  قاسم  سید  و  زین‌الدین  به صحبت شیخ 

نسبت  انوار  قاسم  انتقادات  از  است،  رسیده 

یاد  عارف  دو  این  مشرب  اختلاف  و  شیخ  به 
می‌کند.33

زین‌الدین  شیخ  به  پارسا:  محمد  خواجه 

احترام قایل بوده است و بین این دو نامه‌هایی رد 
و بدل شده است.34

شیخ  و  او  بین  سنجانی:  قوام‌الدین  امیر 
زین‌الدین نامه‌هایی رد و بدل شده است.35

شیخ  803هـ(:  خجندی)د:  کمال  شیخ 

به  تبریز  در  علوم  تحصیل  وقت  در  زین‌الدین 
صحبت وی رسیده است.36

شیخ  با  زین‌الدین  شیخ  اینها  بر  علاوه 

بهاء‌الدین عمر جغاره‌ئی37، پیر تاج گیلانی38، 

مولانا رکن‌الدین محمد خوافی )د:834هـ(39، 

شیخ زین الملة والدین عراقی، شیخ جلال‌الدین 

قهستانی،41  شیخ  مولانا  خجندی40، 

-773( العسقلانی  حجر  ابن  شهاب‌الدین 

الجزری  ابن  محمد  شمس‌الدین  852هـ(، 

و  بوده  معاصر  )751-833هـ(42  دمشقی 

معاشرت داشته است.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

38

یدان 8-1-1: مر
اصیل‌الدین واعظ چنین می‌نگارد: »در مصر و 

شام و روم و عرب و عجم و ایران و توران مریدان 

او بسیار بودند«43. و طاشکبری‌زاده می‌نویسد: 

»در عثمانی چنان صیت و آوازۀ شیخ زین‌الدین 

و  استعدادی  صاحب  هر  که  بود  پیچیده 

عارف‌مسلکی به خراسان می شتافت44.« 

یدان شیخ ین مر مهم‌تر

1-8-1-1: در خارج از خراسان 

)سرزمین‌های عربی، عثمانی و ...(

المرزیفونیّ  الرّومی  عبدالرحیم  شیخ   -1

)د:850هـ(: شیخ را در بلاد مصر دیدار کرد و 

مریدش شد و با او به خواف سفر کرد و آنجا 

خرقه  و  گرفت  تلقین  کثیره،  خلوات  از  پس 

پوشید و به مقامات عالیه رسید. شیخ زین‌الدین 

اجازۀ ارشاد و روایت عوارف المعارف و اعلام 

الهدی سهروردی و روایت مؤلفات خود مثل 

وصایا القدسیه را به وی اعطا کرد. پس از آن به 

مرزیفون -از بلاد روم یعنی وطنش- برگشت.45 

کتابت  بارها  زین‌الدین  شیخ  از  وی  اجازه‌نامۀ 

و چاپی موجود  به‌صورت خطی  و  شده است 

است.46وی سلسلۀ زینیه را در سرزمین عثمانی 

رونق بخشید.

2- شیخ عبدالمعطی: متولد بلاد مغرب و 

مالکی مذهب بود. به خدمت شیخ زین‌الدین 

رسید و مرید شد. سپس به مکه رفت و در آنجا 
به شیخ حرم مشهور شد.47

المقدسی  غانم  بن  عبداللطیف   -3

شیخ  هنگامی‌که  )786-856هـ(:  الانصاری 

زین‌الدین به قدس شریف رسید، در خانۀ شیخ 

با او همراه شد و مرید وی گردید. پس از مدتی 

شیخ متوجه حجاز شد و عبداللطیف را به دلیل 

منع  سفر  این  در  همراهی  از  مادرش  بیماریِ 

کرد.48 پس از بازگشت شیخ به قدس شریف، 

عبداللطیف با او به سوی خراسان سفر کرد. در 

آنجا به امر شیخ در مزار شیخ احمد جام نامقی 

-در بلدۀ جام- چله کشید و پس از آن اجازۀ 

ارشاد گرفت. بعد از آن به دمشق و روم و قونیه 

رفت. در این ایام شیخ زین‌الدین از خراسان با 
نامه‌نگاری جویای احوال او بود.49

4- آق شمس‌الدین محمد بن حمزه )792-

863هـ(: از مریدان حاج بایرام ولی و از بزرگان 

سلسله بایرامیه بود. باری در جست‌و‌جوی شیخ 

ارادت  حلقۀ  در  درآمدن  و  خوافی  زین‌الدین 
وی، عازم حلب شد.50

5- شیخ محمد چلبی51؛ 6- شیخ محمود 
السندی52؛ 7- مولانا محمود حصاری53

2-8-1-1: در خراسان
وحدت  عارف  سمرقندی:  احمد  درویش   -1

وجودی و شارح مکتب ابن عربی بود.54 بنا بر 

واقعه‌ای در برآباد خواف شیخ را ملاقات کرد و 

مرید وی شد.55 با این‌که مرید شیخ زین‌الدین 

علاء‌الدین  خواجه  صحبت  به  است،  بوده 

نقشبند-  بهاء‌الدین  خواجه  جانشین   - عطار 

می‌رفت.56 شیخ زین‌الدین او را می‌فرمود که در 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

39

مسجد جامع هرات وعظ کند و مردم را ترغیب 

د 
َ
ول را  کنند.57وی  بیعت  او  پیش  که  می‌کرد 

صالح شیخ می‌نامیدند.58وی در 821 هجری 

-در هرات- از شیخ زین‌الدین خوافی اجازه‌نامه 
دریافت کرده است.59

2- شیخ سراج‌الدین ملتانی: زادۀ ملتان بود 

که در هرات نشو و نما یافت و مرید و جانشین 

شیخ شد. مدفن وی در تحتِ حظیرۀ مزار شیخ 
زین‌الدین است.60

خلفای  از  رواسی:  صدرالدین  شیخ   -3

چنین  خواندمیر  بود.  هرات  در  شیخ  مشهور 

مصر  و  منوره  مدینۀ  در  مدتی  »وی  می‌نگارد: 

و شام بوده، مولدش اسفراین است و در 871 

نعش  فرزندش  قطب‌الدین  شیخ  کرده.  فوت 

ایشان را به جوین برده، آنجا خانقاهی ساخته 

و دفن کرده است.«61 رواسی با مولانا جامی در 
مسئلۀ وحدت وجود مناظره‌ای داشته است.62

4- شمس‌الدین محمد تبادکانی)د:891هـ(: 

شیخ الاسلام زمان خود بود و تألیفات عرفانی 

مهم مانند: شرح منازل السایرین، شرح اسماء 

وی  از  برده  قصیدۀ  بر  مخمس  و  الحسنی 
است.63

اسد  محمد  شمس‌الدین  مولانا   -5

)د:864هـ(64؛ 6- مولانا شمس‌الدین محمّد 

محمد  شمس‌الدین  مولانا   -7 عطار65؛ 

درویش   -8 زیارتگاهی)د885هـ(66؛  امین 

شمس‌الدین  مولانا   -9 زیارتگاهی67؛  عباس 

محمد68؛ 10- مولانا درویش احمد گازرگاهی 

 -12 ابوالخیر70؛  مولانا   -11 )د:874هـ(69؛ 

مولانا شهاب‌الدین -برادر مولانا ابوالخیر-71؛ 

13- مولانا خواجه کوهی -برادر دیگر مولانا 

کشتی‌گیر73؛  شهاب  شیخ   -14 ابوالخیر-72؛ 

راتی74؛ 16- شاه 
َ
15- مولانا محمد شیخ عمر ک

طیّب الخوافی75؛ 17- شاه محمود خوافی -پدر 

شاه طیب-76؛ 18- مولانا محمد امین‌الدین77؛ 

قاینی)د:838هـ(:  جلال‌الدین  مولانا   -19

محدث و شیخ الاسلام دورۀ شاهرخ بود. و اثر 

مشهور وی نصایح شاهرخی است. وی در قریۀ 

جغرتان هرات مدرسه‌ای تأسیس کرد و پس از 
وفات همانجا مدفون شد.78

فراهی  محمد  حاجی  مولانا   -20

از  علی:  صوفی  شیخ   -21 )د:860هـ(79؛ 

هرات  خیابانِ  در  و  بود  شیخ  مریدان  اعاظم 
مدفون گردید.80

9-1-1: مشرب و عقاید 
موافقت  وجود  وحدت  مسئلۀ  با  برهه‌ای  در 

نداشت و مریدان را از آن منع می‌کرد. اختلاف 

وی با وحدت وجود و آنچه شیخ محیی‌الدین 

ابن عربی دربارۀ آن بیان می‌کند در پایان رسالۀ 

منهج الرشاد مشهود است81. شیخ از خواندن 

وحدت  مایۀ  درون  با  انوار  قاسم  شاه  اشعار 

وجود توسط درویش احمد سمرقندی در وعظ 

با  شد.82  خاطر  رنجیده  هرات  جامع  مسجد 

همۀ این‌ها شیخ زین‌الدین رسالۀ »کنه ما لابد 

کرده  کتابت  را  عربی  ابن  شیخ  اثر  للمرید« 

حکایتی  به  سمرقندی  احمد  درویش  و  است 

دربارۀ سماع شیخ اشاره دارد. شیخ زین‌الدین 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

40

در طریقت قاعده‌ها و روش‌های خاص ظاهری 

به  ذکر  او  و خلفای  داشت،83و شیخ  باطنی  و 

طریقۀ جهر را می‌پسندیدند.84

10-1-1: شعرگویی 
شیخ  از  پراکنده‌ای  فارسی  و  عربی  اشعار 

زین‌الدین خوافی نقل شده است. بعضی از آنها 

در نامه‌های شیخ و برخی در جُنگ‌ها و تذکره‌ها 

درج است. گویا در شعر تخلصش »زین« بوده 

به  این اشعار  از  انتساب برخی  است. صحت 
شیخ نیاز به بررسی دارد.85

11-1-1: علاقه به کتاب و کتابت
شیخ به کتابت کتاب به‌ویژه آثار عرفانی علاقه 

نسخه‌پژوهی‌های  از  که  آن‌طور  است.  داشته 

از جمله  نسخۀ خطی  برآمد، چندین  نگارنده 

»کنه ما لابد للمرید ابن العربی« و »نسخه‌ی 

کتابت شده در مدرسه غیاثیه هرات« به رقم زین 

الخوافی وجود دارد. به استناد یادداشت تملک 

شیخ در نسخه‌ای خطی می‌توان حدس زد که 

شیخ مجموعه‌ای از کتاب‌ها را در اختیار داشته 

است.

یقت و آرای  12-1-1: گسترش طر
عرفانی

طریقت و آرای عرفانی شیخ زین‌الدین خوافی 

در زمان حیات وی در خراسان -به‌ویژه هرات- 

خلفایش  او  از  پس  و  داشت  روزافزونی  رونق 

نمونه  برای  دادند.  گسترش  را  آن  حدودی  تا 

مشاهده می‌کنیم که علاء‌الدین علی شاهرودی 

بسطامی مشهور به مصنفک )803-875هـ( 

وارد  زین‌الدین  شیخ  خلفای  از  یکی  توسط 

شهاب‌الدین  همچنین  است.86  شده  طریقت 

از مریدان  تبریز  در  واعظ  برهان‌الدین  و  واعظ 

که  بوده‌اند  خوافی  زین‌الدین  شیخ  سلسلۀ 
بودند.87  کرده  کسب  او  خلفای  از  را  طریقت 

ظهور طریقت نقشبندیه و حضور بزرگانی چون 

مولانا سعدالدین کاشغری و مولانا عبدالرحمن 

او  خلفای  و  شیخ  طریقت  رونق  از  جامی، 

کاست و نتوانستند رونق آن را حفظ کنند. این 

رکود تا جایی ادامه پیدا کرد که از اواسط قرن 

نهم به بعد به ندرت مریدی در این سلسله سراغ 

عثمانی  سرزمین  در  خراسان،  به‌رغمِ  داریم. 

عبدالرحیم  چون  مریدانی  زین‌الدین  شیخ  که 

رومی و عبداللطیف مقدسی را به رسم ارشاد 

به آنجا فرستاده بود،88طریقت شیخ را با عنوان 

زینیۀ سهروردیه رونقی روز افزون بخشیدند. و 

تا چند قرن بعد از شیخ، مریدان فراوانی در این 

سلسله پیدا شدند و به تألیف آثار عرفانی و شرح 

آثار شیخ زین‌الدین خوافی پرداختند. برای مثال 

)750-841ق(  حصاری  القوچ  علاء‌الدین 
الاوراد الزینیه را شرح کرد.89

13-1-1: منتقدان 
در بین عارفان معاصر شیخ زین‌الدین کسانی 

بوده‌اند که با شیخ اختلاف مشرب داشته‌اند از 

جمله:

سیّد قاسم انوار که از شیخ زین‌الدین به ملا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

41

زین‌الدین تعبیر کرده است.90

شیخ  خوافی،  محمد  رکن‌الدین  مولانا 

زین‌الدین خوافی را در ابتدا شایستۀ مقام شیخی 
و ارشاد نمی‌دانست.91

خواجه عبیدالله احرار می‌فرمود: طریقۀ شیخ 

زین‌الدین پیش من بسیار خوب ننمود و  طریقۀ 

شیخ بهاءالدین عمر خوب می‌نمود چون خود 

را از مردم روزگار ممتاز نساخته بودند. و احوالِ 

-علی‌رغم  زین‌الدین  شیخ  از  بهاء‌الدین  شیخ 
کثرت اوراد و وظایف- بهتر بود.92

خواجۀ احرار نسبت به این‌که هیچ‌وقت شیخ 

زین‌الدین برای دفع ظلم و ترویج شریعت پیش 

شاهرخ میرزا نرفته است، اعتراض داشت93و 

انتقاد  نیز  شیخ  مریدان  رفتار  به  جایی  در 
می‌کند.94

14-1-1: فرزندان، نوادگان و وابستگان 
در بین نوادگان و بستگان شیخ زین‌الدین خوافی 

شخصیت‌های اهل علم و عرفان وجود داشتند 

و  سیاسی  تحولات  به‌علت  آن‌ها  بیشتر  که 

مذهبی، از هرات به سرزمین‌های دیگر هجرت 

کردند. متأسفانه دربارۀ خانواده شیخ زین‌الدین 

خوافی شامل پسران، دختران و همسر اطلاعات 

دقیقی نداریم؛ اما آنچه دربارۀ وابستگان شیخ 

به‌دست آمد این‌گونه است:

برادر  گویند  خوافی:  وحیدالدین  خواجه   

غوریان  برناباد  در  مزارش  است.  بوده  شیخ 
هرات واقع است.95

پسر  این  نام  خوافی:  زین‌الدین  شیخ  پسر 

شیخ را دقیق نمی‌دانیم. در ملفوظات زین‌الدین 

در  وی  این‌که  به  دارد  اشاره  بهدادنی  قواس 

سمرقند تحصیل کرده و در حیات شیخ پس از 
پایان تحصیل به نزد شیخ برگشته بود.96

شیخ  اقوام  از  برآبادی:  مرتضی  خواجه 
زین‌الدین خوافی بوده است.97

 نوۀ شیخ 
ً
شیخ فصیح‌الدین محمد: احتمالا

سالگی  نود  سن  در  هجری  سال 923  در  که 

جد  مزار  سر  بر  مدید  مدتی  وی  کرد.  فوت 
خویش سجاده‌نشین بود و همانجا دفن شد.98

شیخ نورالدین محمد بن قطب‌الدین احمد 

بن زین‌الدین خوافی: از احفاد شیخ زین‌الدین 

او در  بود و در هرات منصب تدریس داشت. 

از  اعتقادی،  و  مذهبی  دلایل  به  هجری   926

هرات به قندهار رفت و مورد حمایت و احترام 

فقه  وی  گرفت.  قرار  بابر  محمد  ظهیرالدین 

در 928  و  کرد  تألیف  بابر  دستور  به  را  بابری 
فوت کرد.99

شیخ زین‌الدین )وفایی( خوافی: برادر شیخ 

بهره‌مند.  فنون  اقسام  از  و  بود  نورالدین محمد 

وی نیز در زمان حکومت بابر در قندهار اقامت 

داشت. شاعر بود100 و »وفایی« تخلص می‌کرد. 

بوده  شعر  دیوان  و  بابری  تزوک  او  تألیفات  از 

است. بعضی محققین و تذکره‌نویسان این نوادۀ 

شیخ زین‌الدین را با خود شیخ زین‌الدین خوافی 

و  احوال  دربارۀ  تحقیقات  در  گرفته‌اند.  اشتباه 

آثار شیخ، باید به این مسئله دقت داشت.

طرف  از  آگهی:  محمد  جلال‌الدین  مولانا 

مادر در سلک احفاد شیخ زین‌الدین خوافی و 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

42

از طرف پدر نبیرۀ جلال‌الدین قاینی است. در 

926 هجری قصیدۀ کم‌نظیر شهر آشوب هرات 
را سروده است.101

شیخ  خال  یا  عمّ  فارغی:  ابوالوجد  شیخ 

هند  در  که  بوده  خوافی  )وفایی(  زین‌الدین 

می‌زیست. شاعر بود و ماده‌تاریخ‌هایی سروده 
است.102

زین‌الدین  پسر  الخوافی:  زین  بن  برهان 

)وفایی( خوافی و کاتب بوده است. نسخۀ خطی 

از مجالس النفایس نوایی به رقم او موجود است 

که در 942 هجری کتابت شده است.

15-1-1: مدفن و مزار 
شمال  در  خوافی  زین‌الدین  شیخ  مزار  تخت 

حاشیۀ  به  نزدیک  عیدگاه،  جادۀ  در  و  هرات 

کمربندی شهر با فاصله از محلۀ باباحاجی و 

به فاصله‌ای نه چندان دور از تخت مزار مولانا 

کنار  خیابانِ  دارد.  قرار  کاشغری  سعدالدین 

تخت مزار را نیز به نام شیخ نام‌گذاری کرده‌اند. 

دور تا دور تخت مزار دیوار خشتی کوتاهی کار 

شده است. طبق سنت مقبره‌سازی دورۀ تیموری 

می‌توان حدس زد بر سر مزار شیخ مسجدی نیز 

وجود داشته که در طول زمان تخریب گردیده 

-وزیر  خوافی  پیراحمد  خواجه  گویند  است. 

شاهرخ- بر سر مزار شیخ عمارتی عالی ساخته 

بلندی  سفید  سنگ  شیخ  مزار  است.103بالای 

آن  در  که  است  شده  نصب  ایستاده  به‌صورت 

ماده‌تاریخ  بردارندۀ  در  و  شده  حک  اشعاری 

نیز  کهنی  انجیر  درخت  است.  شیخ  وفات 

این  نگارندۀ  است.  روییده  شیخ  مزار  روی 

زیارت شیخ مشرف  به  که  باری  آخرین  مقاله 

آن  در  بود.  خورشیدی   1395 سال  در  شد 

بر  اما  بود؛  گرفته  بازسازی‌هایی صورت  زمان 

ناشی  آسیب‌های  هنوز  شیخ  مزار  سنگ  روی 

از  بود.  مشهود  پیش  دهه  چند  جنگ‌های  از 

دیگر کسانی که در تخت مزار شیخ دفن هستند 

می‌توان به افراد زیر اشاره کرد:

که  است  عقیده  این  بر  سلجوقی  فکری 

خواجه پیراحمد خوافی -وزیر شاهرخ- را که به 

سال 857 هجری شهید شده در پایین پای شیخ 
زین‌الدین دفن کرده‌اند.104

تحت  در  ملتانی  سراج‌الدین  شیخ  مدفن 

حظیرۀ مزار شیخ زین‌الدین بوده است و مرید 

مزار  تخت  این  در  هم  مولانازاده  به‌نام  ملتانی 
دفن شده است.105

محمد  مولانا  می‌گوید  واعظ  اصیل‌الدین 

جاجرمی در تخت‌گاه شیخ زین‌الدین خوافی 
دفن است.106

شیخ  که  می‌کند  گزارش  خواندمیر 

در  خوافی  زین‌الدین  بن  محمد  فصیح‌الدین 

923 هجری فوت کرد و در مزار شیخ زین‌الدین 
دفن شد.107

ین‌الدین  2-1: معرفی آثار شیخ ز
خوافی هروی

شیخ زین‌الدین خوافی آثار مهم عرفانی به زبان 

فارسی و عربی تألیف نموده است. این آثار علاوه 

از جایگاه والایی  این‌که در نزد مریدان شیخ  بر 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

43

برخوردار بود و بعضی از آنها در حلقه‌های‌شان 

تدریس می‌شد، مورد استفادۀ عارفان طریقت‌های 

دیگر تا یکی دو قرن بعد از وی قرار گرفت: خواجۀ 

احرار مطلبی از رسایل شیخ نقل می‌کند.108و در 

ملفوظات زین‌الدین قواس بهدادنی چند جا به 
رسایل شیخ اشاره شده است.109

داشت،  زیادی  که شیخ سفرهای  آنجایی  از 

تألیفات وی در شهرهای مختلف و نزد مریدان 

نه  و  شیخ  نه  نیز  عمر  پایان  در  گردید.  پراکنده 

آنها  گردآوری  بر  سعی  مریدان  از  کدام  هیچ 

نکردند. متأسفانه مریدان شیخ کتابی در مناقب 

وی ننوشتند که فهرست آثار وی را متذکر شوند، 

مانند کاری که مولانا عبدالغفور لاری برای آثار و 

احوال مرادش مولانا عبدالرحمن جامی کرد. از 

این رو تا سال‌ها به‌جز یکی دو اثر شیخ مثل منهج 

الرشاد و وصایا القدسیه، بقیۀ آثار وی ناشناخته 

ماند. امروزه با آسان‌تر شدن دسترسی به تصاویر 

نسخه‌های خطی محفوظ در کتابخانه‌های دنیا 

و فهرست‌های آن‌ها، آثار بیشتری تشخیص داده 

است  دهه  یک  از  بیش  مقاله  این  نگارندۀ  شد. 

در بین فهرست‌های نسخه‌های خطی و تصاویر 

نسخه‌ها، در جست‌وجوی آثار شیخ بوده است و 

به آثار متعددی از شیخ که به صورت مستقل یا در 

مجموعه رساله‌های عرفانی کتابت شده‌اند، پی 

برده است. در آثار شیخ رساله‌های بلند و کوتاه 

می‌شود.  دیده  فارسی  و  عربی  زبان  به  عرفانی 

نسخۀ  روی  از  مریدان  توسط  این رسایل  بیشتر 

دستخط شیخ در سرزمین‌های قدس، مصر، شام 

و هرات کتابت شده است. گاهی مریدان این آثار 

را نزد شیخ قرائت می‌کردند110 و بر آن‌ها حواشی 

برای  را  عرفانی  اثری  شیخ  گاهی  و  می‌نوشتند. 

مریدان شرح می‌کرد و مریدان شرح شیخ را در 

حواشی آن اثر می‌نوشتند. در دورۀ معاصر برخی 

از این آثار مثل منهج الرشاد و مرآت الطالبین در 

قالب کتاب و مقاله منتشر شده‌اند.

فهرست اجمالی آثار شیخ
 -2 العباد،  لنفع  الرشاد  منهج   -1 فارسی:  آثار 

آداب الصوفیه، 3- منشآت یا نامه‌ها، 4- آداب 

سفره، 5- رساله در علم تصوف، 6- چند کلمه 

کشف   -7 خوافی،  زین‌الدین  شیخ  سخنان  از 

فارسی(،  به  شیخ  کلام  از  )مختصری  الاسرار 

8-بندی در مراقبه، 9- اشعار پراکنده.

الوصایا  الطالبین، 2-  مرآت  آثار عربی: 1- 

القدسیه / وصایای شیخ زین‌الدین خوافی / وصیة 

العارفین، 3- وقفنامه، 4- فوائد، 5- تقریرات، 

6- حواشی عوارف المعارف، 7- الاوراد الزینیه، 

مقامات  اعالی  الی  الوصول  فی  النهمه   -8

 -10 السائرین،  منازل  شرح   -9 الصدیقین، 

اجازه‌نامه‌ها برای مریدان، 11- آداب المریدین، 

12- مهمات الواصلین، 13- بیان اسرار الطالبین، 

14- اوراد و ادعیه متفرقه، 15- چند رسالۀ کوتاه 

عرفانی بدون نام.

ر: بحث در احوال و آثار شیخ زین‌الدین 
ّ
تذک

خوافی مفصل است و در اینجا به این مقدار بسنده 

شد. نگارندۀ این مقاله بیش از یک دهه است که 

در این زمینه به تحقیق و پژوهش پرداخته است 

و ده‌ها نسخۀ خطی از آثار شیخ و منابع مربوط 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

44

کرده  گردآوردی  و  شناسایی  را  مریدان  و  وی  به 

است. امید است به توفیق الهی در آیندۀ نزدیک 

مجموعۀ احوال و آثار شیخ زین‌الدین خوافی را به 

صورت کامل در قالب کتاب به نشر رساند. 

3-1: رسالۀ آداب الصوفیۀ شیخ 
ین‌الدین خوافی هروی ز

1-3-1: بررسی محتوا و کتاب‌شناسی
بر خلاف منهج الرشاد و وصایا القدسیه، از آداب 

کهنِ  منابع  در  خوافی  زین‌الدین  شیخ  الصوفیۀ 

کتاب‌شناسی  مانند کشف الظنون،هدیةالعارفین 

و ایضاح المکنون یاد نشده است. نخستین بار 

یاد  رساله  این  از  مقاله‌اش،  در  شِشِن  رمضان 

کرد.111

این اثر از معدود آثار فارسی شیخ زین‌الدین 

در  تصوف  ظاهری  آداب  در  که  است  خوافی 

خوردن، نوشیدن، راه رفتن، نشستن، معاشرت با 

مردم و... در نوزده باب نگاشته شده است. تنها 

در سه باب آخر رساله به ارکان طریقت و برخی 

آداب باطنی و مقامات اشاره شده است. شیخ در 

این رساله به منبع و کتاب خاصی که از آن بهره 

برده باشد، اشاره نکرده است. 

در بیشتر کتاب‌های مهم تصوف مانند شرح 

تعرّف، قوت القلوب و... فصل یا بابی به آداب 

جمله  از  است.  شده  داده  اختصاص  صوفیه 

پرداخته‌اند  مبحث  این  به  بیشتر  که  کتاب‌هایی 

نجم‌الدین  الصوفیۀ  آداب  کتاب‌های  می‌توان 

کبری، اورادالاحباب و فصوص الآداب باخرزی 

با توجه  برد.  نام  المریدین سهروردی را  و آداب 

سلوک  سهروردیه  طریقت  در  شیخ  این‌که  به 

به‌ویژه  سهروردیه  قدمای  آثار  به  و  است  کرده 

توجه  المریدین  آداب  و  المعارف  عوارف 

تألیف  در  گفت  می‌توان  است،  داشته  خاصی 

برده  بیشتری  بهرۀ  المریدین  آداب  از  رساله  این 

است. در آداب المریدین سهروردی فصل‌هایی 

دارد،  وجود  الصوفیه  آداب  با باب‌های  هم‌نام 

آداب  در  لباس؛  در  ایشان  آداب  در  مثال:  برای 

ایشان در اکل؛112همچنین مسئلۀ »بر روزی غم 

ناخوردن«که در باب »در نان خوردن« از آداب 

الصوفیه آمده است را  در فصل »آداب ایشان در 

اکل« از آداب المریدین ملاحظه می‌کنیم.

نام هیچ یک از عارفان و نقل قولی از آن‌ها در 

این رساله نیامده است و شیخ زین‌الدین در بقیه 

آثار خویش به این رساله اشاره‌ای نکرده است. 

ازین  کوتاه  رساله‌هایی  شیخ  این‌که  به  توجه  با 

دست در باب سفارش و وصیت به مریدان نوشته 

است،  و در باب آداب تصوف و مطابقت ظاهر و 

باطن مریدان با شریعت حساسیت ویژه‌ای داشته 

است، می‌توان گفت این رسالۀ خلاصه، روان و 

قابل فهم را نگاشته است تا مریدان، پیوسته آن را 

در نظر داشته باشند و عملی کنند.

در متن این نسخه برخی عبارات فارسی کهن 

به‌کار رفته است از جمله: از بازار چیزی بردن، 

در تعزیت پرسیدن، مربّع نشیند، دست بر روی 

ناخوردن،  روزی غم  بر  فرونیارد،  بسیار  موی  و 

ننگرستن، باژگونه نپوشد، دوش بر مردم نزند، در 

پسِ کسی ننگرد، کاسه نبرد، دست به خاک نبرد، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

45

دستاویز نرود، نگه دارد که دست و پای او برهنه 

نشود، به نچکد.

2-3-1: نسخه‌شناسی تحلیلی
تا کنون از این رساله سه نسخۀ خطی شناسایی 

شده است:

 Uşşaki(اقی
ّ

عش تکیۀ  کتابخانۀ  نسخۀ   -1

:)Tekkesi
مجموعه‌ای از رسائل عرفانی است که به شمارۀ 

23 درین کتابخانه که امروزه بخشی از کتابخانۀ 

سلیمانیه استانبول است، نگهداری می‌شود.

رسایل مجموعه:

1- وصلت‌نامۀ شیخ فریدالدین عطار نیشابوری 

)1پ – 47پ(

2- رساله در بیان فضایل اخفاء ذکر الله تعالی، 

مؤلف: نامعلوم)48پ- 56ر(

3- رسالۀ چهار فصل، مؤلف: نامعلوم)56پ – 

73ر(

4- رسالۀ آداب سفره از شیخ زین‌الدین خوافی 

)73پ-77پ(

زین‌الدین  شیخ  از  الصوفیه  آداب  رسالۀ   -5

خوافی)78پ-82پ(

- همۀ رسایل این مجموعه بدون ترقیمه و تاریخ 

کتابت هستند. 

- از ظاهر نسخه، شیوه و سبک کتابت و نوع 

خط می‌توان قدمت آن را اواخر قرن نهم هجری 

تخمین زد.

- آداب الصوفیه در این مجموعه رسایل، رسالۀ 

صفحه  تا  78پ  صفحه  از  که  است  پایانی 

82پ )نه صفحه( را در بر گرفته است.

نسخه  صفحات  بقیۀ  صفحۀ)81پ(  به‌جز   -

رکابه ندارند. 

حروف  با  و  مداد  با  نسخه  صفحه‌شمار   -

انگلیسی در گوشۀ بالا و سمت چپ صفحاتِ 

فرد قرار گرفته است.

یا  رنگ سرخ  و  نسخه  متن  برای  سیاه  رنگ‌   -

کار  به  عناوین  از  برخی  کتابت  برای  شنگرف 

رفته‌اند.

نستعلیق  و  نسخ  رفته،  به‌کار  خطوط  نوع   -

تحریری هستند که ضوابط خوشنویسی در آن‌ها 

چندان رعایت نشده است.

- هر صفحه از نسخه 15 سطر و در هر سطر 

بین 8 تا 10 کلمه کتابت شده است.

بیشتر  در  چ«  و  پ  ژ،  فارسی»گ،  حروف   -

کتابت  نقطه(  یک  )با  عربی  شکل  به  کلمات 

کتابت  نیز  و  کتابت  شیوۀ  این  از  است.  شده 

به  به شکل »الخافی« و »حیات«  »الخوافی« 

نسخه  این  زد  حدس  می‌توان  »حیوة«  شکل 

کتابت شده  یا عثمانی  در سرزمین‌های عربی 

است. 

- کاتب پیشوند »به« را به کلمه بعدی چسبانده 

بزبان،  ، بذکر، بضرورت،  بقبله  است؛ مانند: 

بغیر.

- پسوند نشانۀ وحدتِ»ای« را به شکل مرسوم 

در قدیم -یعنی همزه-کتابت کرده است. برای 

مثال: عطسه‌ای به‌صورت عطسۀ.

م کتابت  - کلمۀ سوم را به‌ شکل‌های سوم و سِیُّ



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

46

کرده است.

- پسوند یای اضافه در کلمات مختوم به حرف 

»ه« را به‌صورت همزه کتابت کرده است. برای 

مثال: لقمۀ دیگران.

- کلمۀ آنکه و بدانکه را به شکل آنک و بدانک 

کتابت کرده است. 

2- نسخۀ کتابخانۀ مرعشیِ قم به شمارۀ 
:12593

- آداب الصوفیه در این مجموعه رسایل، رسالۀ 

43پ   – 40پ  صفحات  ودر  است.  پنجم 

)هفت صفحه( قرار گرفته است.

و  خط  نوع  از  ولی  ندارد؛  کتابت  تاریخ   -

هجری   11 قرن  به  گفت  می‌توان  کتابت  شیوۀ 

برمی‌گردد.

- اعداد شمارشی و ترتیبی که در نسخۀ تکیۀ 

عشاقی به حروف کتابت شده‌اند در این نسخه 

به رقم کتابت شده‌اند.

کتابت  درشت‌تر  قلمی  به  باب‌ها  عناوین   -

شده‌اند.

ولی  ضعیف  تحریری  نستعلیق  نسخه  خط   -

خواناست.

نسخۀ  در  عبارات  و  لغات  از  برخی  بین   -

مرعشی در مقایسه با معادل آن در نسخۀ تکیۀ 

که  می‌شود  دیده  فاحشی  تفاوت‌های  اقی 
ّ

عش

متفاوت بودن نسخه‌های اساس کتابت، تفاوت 

قدمت نسخه‌ها و دخالت سلیقۀ کاتب در متن، 

می‌تواند دلایل آن باشد.

 / شاید  نشیند  مربع  اگر  عشاقی:  تکیۀ  نسخه 

در   
ّ
الا نشاید  نشیند  مربع  اگر  نسخۀ مرعشی: 

ذکر.

اقی: و نگه دارد که دست و پای 
ّ

نسخۀ تکیه عش

او برهنه نشود / نسخۀ مرعشی: نگذارد که دست 

و پای او برهنه شود.

اقی: خدایرا عزّ و جل / نسخۀ 
ّ

نسخۀ تکیه عش

اقی: خدای عزّ و جل را.
ّ

تکیه عش

تکیه  نسخۀ   / نچکد  به  اقی: 
ّ

عش تکیه  نسخۀ 

اقی: نجهد.
ّ

عش

تکیه  نسخۀ   / نیارد  باز  اقی: 
ّ

عش تکیه  نسخۀ 

اقی: باز نیاورد.
ّ

عش

اقی: بدستاویز نرود / نسخۀ تکیه 
ّ

نسخۀ تکیه عش

اقی: بدست آویز برود.
ّ

عش

نسخۀ  ننهد/  پای  گور  بر  اقی: 
ّ

عش تکیه  نسخۀ 

اقی: پای بر گور ننهد.
ّ

تکیه عش

3- نسخۀ کتابخانۀ مؤسسۀ خاورشناسی 
سرایوو یوگسلاوی:

- از این نسخه تنها تصویر دو صفحۀ اول آن را 
در اختیار داریم.113

 به قرن 12 هجری بر می‌گردد.
ً
- این نسخه ظاهرا

کتابت  جدول‌وار  رساله  باب‌های  فهرست   -

شده است.

اما  ضعیف؛  تحریری  نستعلیق  نسخه  خط   -

خوانا است.

- روی عبارات عربی جهت تمایز با بقیه متن، 

خطی کشیده شده است.
3-3-1: روش تصحیح

و  کهن‌تر  عشاقی  تکیۀ  نسخه  که  آنجایی  از 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

47

است،  گردیده  کتابت  دقیق‌تر  و  است  خواناتر 

با نشانۀ اختصاری »ع« به‌عنوان نسخۀ اساس 

انتخاب گردید. در آغاز کار متن نسخه اساس 

دیگر  نسخۀ  دو  با  سپس  گردید،  حروفچینی 

سرایوو  و  »م«  اختصاری  علامت  با  )مرعشی 

و  گردید  مقابله  »س«(  اختصاری  علامت  با 

اختلاف نسخ یادداشت شد. تنها در دو سه مورد 

که کلمه‌ای در نسخۀ تکیه عشاقی از قلم افتاده 

بود، در مقابله با دو نسخۀ دیگر اضافه گردید و 

یک مورد اشتباه کتابتی اصلاح شد. 

به  فارسی  ژ«  پ،  چ،  »گ،  حروف  جا  هر   -

صورت عربی کتابت شده بود، اصلاح گردید.

و  »برخواستن«  مانند»الخافی«،  کلماتی   -

و  »برخاستن«  »الخوافی«،  شکل  به  »حیوة« 

»حیات« اصلاح گردید.

- پسوند نشانۀ وحدتِ »ای« در کلمات مختوم 

به »ه«، به شکل املای رایج اصلاح شد.

- پیشوند »ب« چسبیده به کلمۀ بعد، به‌صورت 

جداگانه و به شکل »به« اصلاح شد.

قرائت  جهت  عربی  عبارات  جاها  برخی   -

صحیح‌تر اعراب‌گذاری شد.

- یای اضافه در کلماتی که به حرف »ه« ختم 

می‌شود، به شکل املای رایج امروزی اصلاح 

گردید.

- از علایم نگارشی هر جا لازم بود استفاده شد.

- کلماتی مانند »نعمتهای« و »خدایرا« که به 

پسوند  از  نیم‌فاصله  با  بودند،  چسبیده  پسوند 

جدا شدند.

4-3-1: تصاویر نسخه‌های خطی
آداب الصوفیه، نسخۀ خطی کتابخانۀ تکیه عشاقی، 

صفحۀ آغاز.

آداب الصوفیه، نسخۀ خطی کتابخانۀ تکیه عشاقی، 

صفحۀ انجام.

آداب الصوفیه، نسخۀ خطی کتابخانه مرعشی قم، 

صفحۀ آغاز.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

48

آداب الصوفیه، نسخۀ خطی کتابخانه سرایوو 

یوگسلاوی، صفحۀ آغاز.

2- متن رسالۀ آداب الصّوفیه
بسم الله الرحمن الرحیم1

 
ُ
والعاقبة العالمین  ربّ  للهِ   

ُ
لحمد

َ
ا ]78پ[ 

للمتّقین والصّلوةُ والسّلامُ علی رسوله محمّدِ و 

آله2 اجمعین. امّا بعد3 چنین گوید بندۀ ضعیف، 

الله  عباد   
َ

ضعف
َ
ا والمساکین،  الفقراء  محبُّ 

بنور  الله  الخوافی4–زیّن5  ین 
ّ

زین‌الد الوافی، 

عرفانه و ایقانه و اذعانه6- که7 این رساله‌ای‌ست8 

در آداب الصّوفیه9 و موسوم است هم10 به آداب 

الصّوفیه در باب نشستن و برخاستن11 از سجّاده 

و غیره و بر نوزده12 باب ترتیب داده شد13:

باب اوّل14: در آداب الصّوفیه

باب دوم: در نان خوردن

باب سوم: در سخن گفتن

باب چهارم: در جامه پوشیدن

باب پنجم: در راه رفتن

باب ششم: در بازار رفتن
باب هفتم: در بیع و شری15

باب هشتم: از بازار چیزی بردن

ه رفتن
ّ
باب نهم: در محل

باب دهم: در تفرّج رفتن

باب یازدهم: در بیمار پرسیدن

باب دوازدهم: از خانه ]79ر[ بیرون رفتن

باب سیزدهم: در تعزیت پرسیدن

باب چهاردهم: در مهمانی رفتن
باب پانزدهم: در خدمت بزرگان رفتن16

باب شانزدهم: در گورستان رفتن

باب هفتدهم: در ارکان طریقت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

49

باب هجدهم: در مقامات
باب نوزدهم: در تجرید و تفرید17

باب اوّل: در آداب الصوفیه
صوفی باید که باادب باشد و باادب18 بر سجاده 

نشیند و رو19 به قبله کند و زانوی چپ بنهد و 

نشیند،  زانو  دو20  به  اگر  و  بردارد  زانوی راست 

شاید و اگر مربّع نشیند، شاید21و نگه دارد22 که 

دست و پایِ او برهنه نشود23 و دست برهم در 

آستین کشد و دست در زیر جامه درنیارد24و نبَرد، 

و در میانِ جمع پای دراز نکند و بینی ندمد و آبِ 

یا عطسه]ای[-،  آید  اگر سرفه  و  نیفکند  دهان 

آستین در بینی و دهان گیرد و عطسه بلند نکند و 

آواز25 و سخن نرم کند و خویشتن را بسیار نخارد 

و دست بر روی و موی بسیار فرونیارد26. و حقِّ 

سجّاده آنست که به ذکر خدای تعالی ]79پ[ 

به   
ّ
الا نگوید  بسیار  سخن  و  باشد  مشغول 

ضرورت، و حرکتِ خارج نکند و چون برخیزد، 

اوّل قدمِ راست پیش نهد27و پایِ برهنه نرود و 

نخرامد و دست نجنباند و سر در پیش افکند و 

در سرِ راه سخن نگوید و از چپ و راست ننگرد 

کند  زندگانی  نوع  بدین28  نخواند.  بلند  قرآن  و 

م شود29 و شرایط و آداب 
ّ
تا او را درویشی مسل

بجای آورده باشد و از وی مَرضی و مستحسن 

افتد و او را حسناتِ بی‌قیاس نویسند30.

باب دوم: در بیان نان خوردن
و در وی دوازده31 شرط است: چهار32 فریضه و 

چهار سنت و چهار ادب.

اوّل: چهار فریضه: اوّل: حلال خوردن، دوم: 

پاکیزه خوردن، سیم: بر روزی33 غم ناخوردن، 

خدای‌را  نعمت‌های  گزاردن  شکرانه  چهارم: 

-34؛
ّ

-عزّ وجل

کانَ  إن  اللهِ  »بسم  اوّل:  سنت:  چهار  امّا، 

35« گفتن؛ دوم: دو دست شستن بعد36 از  ً
حلالا

طعام؛ سوم: دو دست شستن پیش37 از طعام؛ 

 لله ربّ العالمین« گفتن بعد 
ُ

چهارم: »الحمد

از طعام؛

امّا آن چهار ادب:اوّل: بر پایِ چپ ]80ر[ 

از  سوم:  کردن؛  رد 
ُ

خ لقمه  دوم:  نشستن؛ 

دیگران  لقمۀ  در  چهارم:  خوردن؛  خود  پیشِ 

ننگریستن؛

امّا چهار دیگر ادب38هست که بجای باید 

آورد: اوّل آنک چون لقمه در دهان داشته باشد، 

سخن نگوید؛ دوم: سر نخارد؛ سوم: بینی پاک 

نکند؛ چهارم: بلغم نیندازد.

باب سوم:39در سخن گفتن
چهار چیز ادبست: اوّل: بلند نگوید؛ دوّم: چپ 

سوم:  گفتن؛  سخن  وقت40ِ  در  ننگرد  راست  و 

سخن با فایده گوید؛ چهارم: چنان گوید که آب 

از لب و دهان او به‌نچکد41.

باب چهارم: در جامه پوشیدن
چهار چیز ادبست: اوّل: جامه در گردن اندازد؛ 

ایستاده  ازار42 نشسته پوشد؛ سوم: دستار  دوم: 

پیچد؛ چهارم: باژگونه نپوشد.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

50

باب پنجم: از خانه بیرون رفتن
نهد؛  بیرون  پایِ راست  اوّل:  ادبست:  سه چیز 

سیم:  براند؛  به43زبان  تعالی  خدای  نام  دوم: 

راست رود.

باب ششم: در راه رفتن
شش چیز ادبست: اوّل: چپ و راست ننگرد؛ 

به‌غیرِ ]80پ[ حاجت  بالا ننگرد؛ سوم:  دوم: 

نعره  پنجم:  ننهد؛  فراخ  گام44  چهارم:  نرود؛ 

نزند؛ ششم: بی ضرورت از جای نجهد.

باب هفتم: در بازار رفتن
نزند؛  مردم  بر  دوش  اوّل:  ادبست:  چیز  چهار 

پسِ کسی45  در  نیندازد؛ سوم:  دهان  آب  دوم: 

ننگرد؛ چهارم: کسی46 را بلند نخواند.

باب هشتم: در بیع و شری 
گوید؛  نرم  فروشنده  با  اوّل:  ادبست:  چیز  سه 

چون  سوم:  کند؛  دل‌داری  نفروشد،  اگر  دوم: 

بخرد باز نیارد47.

باب نهم: از بازار چون چیزی به خانه 
برد

پنج چیز ادبست: اوّل آنک در دامان ننهد؛ 

کاسه  فروشنده  از  سوم:  ننهد؛  آستین  در  دوم: 

نبرد؛ چهارم: پوشیده برد48؛ پنجم: در راه ظاهر 

نبرد.

ه رفتن
ّ
باب دهم: در محل

باز  که  خانه]ای[  درِ  اوّل:  ادبست:  چیز  پنج 

باشد درو ننگرد؛ دوم: در راه رفتن، بر مردم تنگ 

نکند؛ سیوم: فرزند کسی را بوسه نزند؛ چهارم: 

در  پنجم:  نرود؛  نباشد  کار  که  ه]ای[ 
ّ
محل در 

دریچه و بامِ کسان ننگرد.

باب یازدهم: در تفرّج رفتن
زیر  در  جانواران  اوّل:  ادبست:  چیز  ]81ر[ده 

پای نگیرد؛ دوم: سرود نگوید؛ سوم: خودبینی 

نکند؛ چهارم: به اهل49فسق نیامیزد؛ پنجم: پای 

ۀ مردم ننهد؛ ششم: در پیشِ مردم دست 
ّ
بر غل

به  هشتم:  نشود؛  برهنه  هفتم:  نبرد؛  خاک  به 

نیامیزد و در  با کودکان  دستاویز50نرود؛ نهم: 

ایشان ننگرد؛ دهم: دورتر از خلق می‌باشد.

باب دوازدهم: در بیمار پرسیدن
پنج چیز ادبست: اوّل آنکِ بعد از نماز پیشین 

نرود؛ دوم: چون درآید، نگرید؛ سوم: از چپ 

پنجم:  نگوید؛  بسیار  ننگرد؛ چهارم:  و راست 

فاتحه خواند و برود.

باب سیزدهم: در تعزیت پرسیدن
هفت چیز ادبست: اوّل: چون درآید گریه کند؛ 

دوم: بسیار نگرید؛ سوم: دستار بر زمین نزند؛ 

]چهارم: دست بر سینه نزند[51؛ پنجم: »انّا لله 

إلیه راجعون« گوید؛ ششم: در معصیت  إنّا  و 

صبر نماید52؛ هفتم: اخلاص و تکبیر بگوید و 

برود.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

51

باب چهاردهم: در مهمانی رفتن
ناخوانده  اوّل:  ادبست:  چیز  هفت  ]81پ[ 

نپرسد  نرود؛ سیوم:  پیش  از رسول  دوّم:  نرود؛ 

که خوردنی چیست؛ چهارم: چون درآید، پایِ 

راست پیش نهد؛ پنجم: سلام گوید؛ ششم: زیر 

و بالا ننگرد؛ هفتم چون طعام خورد، برود.

باب پانزدهم: در گورستان رفتن
باادب53 و آهسته  اوّل: آنک  پنج چیز ادبست: 

رود؛ دوم: در گورستان بول نکند؛ سیوم: بر گور 

پای ننهد54؛ چهارم: تکبیر گوید؛ پنجم: خود را 

چون مردگان داند.

باب شانزدهم: چون به خدمت 
بزرگان رود

چهار چیز ادبست: اوّل: تا سؤال نکنند، جواب 

که  گوید  چنان  گوید،  سخن  اگر  دوم:  ندهد؛ 

نگوید؛  نباشد،  محل  چون  سوم:  بشنوند55؛ 

چهارم: خدمت شایسته کند و برود.

یقت[56 باب هفتدهم: ]در ارکانِ طر
توبه  اوّل:  پنج است:  یقت  ارکان طر بدانک 

از معصیت؛ دوم: نفس خود را گرسنه داشتن و 

گرسنه را سیر کردن و برهنه را ]82ر[ پوشیدن 

داشتن  تشنه  را  خود  و  داشتن  برهنه  را  خود  و 

بر  محنت  و  زحمت  و  دادن  آب  را  و57تشنه 

خود نهادن وراحت به دیگران رسانیدن؛ سیوم: 

طاعت خدای تعالی را فرمان بردن و در نهان و 

آشکارا؛ چهارم: کسب کردن و سؤال ناکردن؛ 

پنجم: خاموش بودن از هر چه غیر ذکر خدای 
تعالی است.58

باب هجدهم59: ]در مقامات[60
بدانکِ صفایِ اعتقاد، اخلاص است از شرک 

یا  منفعت  ذرّه  یک  جهان  در  اگر  که  خفی، 

مضرّت بیند از غیر حق، اعتقادِ وی درست و 

صافی نیست. 

امّا صفایِ دل آنست که جز از حق نترسد و 

بجز از وی امید ندارد و بجز از وی اعتقاد نکند. 

اگر جز این باشد، دل او آلوده است. 

ری و از 
َ
اما صفای سرّ آنست که از عرش تا ث

ازل تا ابد جز حق نبیند. 

هر صفت که اهل ظاهر راست، اهل باطن 

را جز آنست. اهل ظاهر عوام‌اند و اهل باطن 
عزیزند،63  عِزّ  به  عوام62  خواص61.  ]82پ[ 

غناست  اندر  عوام64  توانگریِ   .
ّ

ذل به  خواص 

اندر  و توانگری خواص اندر فقر. قرب عوام65 

دیدن طاعت است و قربِ خواص اندر نادیدن 

و  حیاتست67  اندر  عوام66  زندگانی  طاعت. 

چون  را  عوام68  موت.  اندر  خواص  زندگانی 

آید، بمیرند و خواص را چون زوالِ  زوالِ جان 

جان آید، زنده گردند، زیرا که از دارِ فنا به دار 

بقا رحلت کنند و در دار فنا حیات69 محالست.

ید و  باب نوزدهم70: ]در تجر
ید[71 تفر

قسمِ  تفرید  و  قسمِ ظاهر است  تجرید  بدانکِ 

باطن.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

52

و هوالموفق.72

تمّ.

3- پی‌نوشت‌های مقدمه
ی.

ّ
1- اجازه‌نامۀ خط

ص  القدس،  حضرات  من  الانس  نفحات   -2
399؛ امضا و رقم شیخ زین‌الدین خوافی در پایان 
این  به  خطی  نسخه‌های  و  نامه‌ها  اجازه‌نامه‌ها، 

صورت است: »کتبه زین الخوافی«. 
العثمانیه،  الدولة  علماء  فی  النعمانیه  الشقائق   -3

ص 66.
4- خواف را در قدیم از اعمال نیشابور می گرفته‌اند، 
اما حالا مدت‌های مدید است که از جانب هرات 
)جغرافیای  می‌دارند.  هرات  دیوان  داخلِ  و  است 

خراسان در تاریخ حافظ ابرو، ص 25(
العثمانیه،  الدولة  علماء  فی  النعمانیه  الشقائق   -5
القدس،  حضرات  من  الانس  نفحات  66؛  ص 
ص 495؛ رجال حبیب السیر، ص 129، مجمل 
و  سلطانیه  الاقبال  مقصد   ،1130 ص  فصیحی، 

مرصد الآمال خاقانیه، ص 81.
السیر،  رجال حبیب  الاقبال، ص 81؛  مقصد   -6

ص 129.
7- منهج الرشاد لنفع العباد، ص 119.

8- نفحات الانس، ص 610.
9- همان، ص 403؛ رشحات عین الحیات، ج1، 

ص120.
10- مقصد الاقبال، صص 80 -81.

11- اجازه‌نامۀ خطی
12- نفحات الانس، ص 399.

3 - الشقائق النعمانیه، صص28، 61، 63، 64.
4 - مقصد الاقبال، صص 80 -81.

5 - رجال حبیب السیر، ص 129.

6 - مقصد الاقبال، صص 80 -81.
7 - ملفوظات خواجه احرار، ص 181.

8 - مقصد الاقبال، صص 80 -81.
9 - ملفوظات قواس بهدادنی، ص 404.

فکری  )تعلیقات  هرات  مزارات  رساله   -20
سلجوقی(، صص 402- 403.
21- نفحات الانس، ص 492.

22- الشقائق النعمانیه، ص 65.
23- نفحات الانس، ص 493.

24- ملفوظات خواجه احرار، ص 275.
25- نفحات الانس، ص 493.

26- همان؛ اجازه‌نامۀ خطی.
27- زین‌الدین الخوافی الهروی، ص 219.

28- ملفوظات خواجه احرار، ص 276.
عین  رشحات  403؛  ص  الانس،  نفحات   -29

الحیات، ج1، ص120.
عین  رشحات  408؛  ص  الانس،  نفحات   -30

الحیات، ص 205.
عین  رشحات  176؛  ص  احرار،  ملفوظات   -31

الحیات، ص 416.
32- ملفوظات احرار، ص 282.
33-ملفوظات احرار، ص 229.

34- نفحات الانس، 493.
35- همان، ص 495.
36- همان، ص 610.

37-رک. ملفوظات احرار.
38- نفحات الانس، ص 494.

39-ملفوظات احرار، ص 255.
40- مقصد الاقبال، صص 80 -81.

العارفین، ج4،  و عرصات  العاشقین  عرفات   -41
ص 2165.

42- زین‌الدین الخوافی الهروی، ص 219.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

53

43- مقصد الاقبال، صص 80 -81.
44-الشقائق النعمانیه، ص 67.

45-همان، صص 64-63.
-553 صص  الانس،  نفحات  ترکی  46-ترجمۀ 

555؛ الشقائق النعمانیه، ص 64-63.
47- الشقائق النعمانیه، ص 64.

48-همان، صص 28، 61.
49-همان، ص 61.

50-همان، ص 498.
51- همان، ص 33.
52- همان، ص 64.

53- ملفوظات احرار، ص 319.
54- نفحات الانس، ص 494.

55- مقصد الاقبال، صص 137 و 138.
56- رشحات عین الحیات، ج 1، ص 174.

57- ملفوظات احرار، ص 175.
58- همان، ص 186.

59-رشحات عین الحیات، ج 1، ص 174.
298؛  ص  الابرار،  اسرار  فی  الاخیار  اخبار   -60

مقصد الاقبال، ص 88.
61- رجال حبیب السیر، ص 164.

62- مقامات جامی، صص 111- 113؛ رشحات 
عین الحیات، ج1، ص 328.

63- مقصد الاقبال، ص 109.
حبیب  رجال  458؛  ص  الانس،  نفحات   -64

السیر، ص 157؛ مقصد الاقبال، ص 114.
65- مقصد الاقبال، ص 110.

66- همان، ص 112.

67- همان، ص 113.

68- همان، ص 114.

69- همان، ص 115.
70- همان.

71- همان.
72- همان.

73- ملفوظات قواس بهدادنی، ص 400.
74- همان، ص 418.

75- همان، 452؛ مقصد الاقبال، ص 109.
76- ملفوظات قواس بهدادنی، ص 452.

77- همان، ص 453.
78- همان.

79- مقصد الاقبال، ص 106.
80- رجال حبیب السیر، 220.

81- منهج الرشاد لنفع العباد، صص 120-118.
82- ملفوظات احرار، ص 175.

83- نفحات الانس، 458.
84- رجال حبیب السیر، ص 156.

عرفات  496؛  ص  الانس،  نفحات   -85
ص  الزراعه،  ارشاد  1651؛  ص   ،3 ج  العاشقین، 

.28
86- الشقائق النعمانیه، ص 151.

87- روضۀ اطهار، ص 77.
88- ملفوظات احرار، ص 319.

89- الشقائق النعمانیه، 98.
90- ملفوظات احرار، ص 229.

91- همان، ص 256.
92- همان، ص 242.
93- همان، ص 246.
94- همان، ص 319.

95- میرزایان برناباد، ص 175؛ رساله مزارات، ص 
.439

96- ملفوظات قواس بهدادنی، ص 399.
97-همان، ص 435.

98- رجال حبیب السیر، 234.
99- رجال حبیب السیر، صص 237 و 238.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

54

100- رجال حبیب السیر، ص 238؛ بابرنامه، ص 
.239

101- رجال حبیب السیر، صص 245-244.
بابرنامه،  238؛  ص  السیر،  حبیب  رجال   -102

صص 239 و 249.
103- رجال حبیب السیر، ص 129.

104- رساله مزارات هرات، ص 322.
105- مقصد الاقبال، ص 107.

106- مقصد الاقبال، ص 94.
107- رجال حبیب السیر، ص 234.

108- ملفوظات احرار، ص 292.
109-ملفوظات قواس بهدادنی، ص 392.

110- ملفوظات احرار، ص 319.
در  فارسی  ناشناخته  خطی  نسخ  از  برخی   -111

کتابخانه‌های ترکیه، ص 170.
112- آداب المریدین، صص 133-130.

113- فهرست میکروفیلم‌های دانشگاه تهران، ج1، 
ص 640، میکروفیلم شماره 2016.

4- اختلاف نسخ آداب الصوفیه
1- س: + ربّ یسّر و تمّم بالخیر.

2- م: + و صحبه.
3- م: و بعد.

4-م، س: الخوافی ؛ ع: الخافی.
5-س: زیّنه.
6-م: اعاذنه.

7-م: که ندارد.
8-م، س: رساله ایست؛ ع: رساله است.

9- م، س: آداب صوفیه.
10- م، س: هم ندارد.

11- م، س: برخاستن؛ ع: برخواستن.
12- م: اعداد به رقم کتابت شده است؛ س: نوزده؛ 

ع: نوازده.
13- م: شده، س: باشد.

پایان به  تا  نیز بقیه اعداد ترتیبی  14- م: باب 1، و 
رقم نوشته شده است؛ س: فقط در فهرست ابواب، 

اعداد به رقم نوشته شده است.
15- س: شرا.

16- م: رفتن ندارد.
17- م، س: و تفرید ندارد.

18- م: بادب.
19- م: روی.

20- م، س: بر دو.
21- م: نشاید، +الا در ذکر؛ س: ندارد.

22- م، س: و نگذارد.
23- م: شود.

24- س: نیاورد.
25- م، س: +برنیاورد.

26- س: فرو نیاورد.
27- م: نهد؛ ع: ندهد.

28- س: برین.
29- م، س: باشد.

30- م: +انشا الله؛ س: +ان شاء الله تعالی.
31- م: 12.

به رقم کتابت  ترتیبی  اعداد  نیز سایر  م: 4،و   -32
شده است.

33- م، س: بروزی.
34- م: خدای عز و جل را؛ س: خدای تعالی.

.
ً
35- م، س: +طیبا
36- م، س: پیش.
37- م، س: بعد.

38- م: 4 ادب دیگر.
39- س: سیم.

40- تصویر نسخه‌ی سرایوو تا اینجا )پایان صفحه 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

55

امکان‌پذیر  اینجا مقابله  تا  و  داریم  اختیار  دوم( در 
بود.

41- م: نجهد.
42- م: ازار ندارد.

43- م: بر.
44- ع: گاه.

45- م: کس.

46- م: کس.
47- م: نیاورد.

48- م: در راه نخورد و نیاشامد.
49- م: با اهل.

50- م: بدست آویز برود.
51- نسخه ع این عبارت ندارد و از نسخه م اضافه 

شد.
52- م: فرماید.
53- م: بادب.

54- م: پای بر گور ننهد.
55- م: بشنوند؛ ع: بشنود.

56- نسخه ع این عبارت ندارد و از نسخه م اضافه 
شد.

57- م: عبارت »و خود را تشنه داشتن« ندارد.
58- م: + والله اعلم.

59- ع: باب هفتدهم.
60- نسخه ع ندارد و از نسخه م اضافه شد.

61- ع: خاص.
62- ع: عام.
63- م: +و.

64- ع: عام.

65- ع: عام.

66- ع: عام.
67- ع: حیوتست.

68- ع: عام.

69- ع: حیوة.
70- ع: نوازدهم.

71- نسخۀ ع این عبارت ندارد و از نسخۀ م اضافه 
شد.

72- م: + و هوالموفق والمعین.

 5- منابع و مآخذ
1- اخبار الاخیار، شیخ عبدالحق محدث دهلوی، 
مقدمه و تصحیح علیم اشرف خان، تهران: انجمن 

آثار و مفاخر فرهنگی، چاپ اول، 1383.
ابونصری  یوسف  بن  قاسم  الزراعه،  ارشاد   -2
هروی، به اهتمام محمد مشیری، تهران: امیرکبیر، 

چاپ دوم، 2536 شاهنشاهی.
ابونجیب  ضیاء‌الدین  المریدین،  آداب   -3
سهروردی، ترجمه عمر بن محمد شیرکان، تصحیح 
نجیب مایل هروی، تهران: نشر مولی، چاپ چهارم، 

.1396
4- بابرنامه، ظهیرالدین محمد بابر، ترجمه شفیقه 
یارقین، کابل: انستیتوت دیپلماسی وزارت خارجه، 

چاپ اول، 1388.
در  فارسی  ناشناخته  خطی  نسخ  از  برخی   -5
توفیق  ترجمۀ  شِشِن،  رمضان  ترکیه،  کتابخانه‌های 
صبحانی، تهران: مجله تحقیقات اسلامی، شمارۀ 

.1369 ،1
حضرات  من  الانس  نفحات  ترکی  ترجمۀ   -6
القدس، محمود بن عثمان لامعی، استانبول، 1270 

هجری.
7- جغرافیای خراسان در تاریخ حافظ ابرو، تالیف 
شهاب‌الدین عبدالله خوافی، تصحیح و تعلیق دکتر 
غلامرضا ورهرام، تهران: انتشارات اطلاعات، چاپ 

اول، 1370.
مقدمه  و  السیر، گردآوری  کتاب حبیب  8- رجال 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

56

دکتر عبدالحسین نوایی، تهران: انجمن آثار و مفاخر 
فرهنگی، چاپ دوم، 1379.

9- رساله مزارات هرات، تصحیح و تعلیقات فکری 
اول،  چاپ  فاروقی،  انتشارات  هرات:  سلجوقی، 

.1386
بن  علی  فخرالدین  الحیات،  عین  رشحات   -10
حسین واعظ کاشفی، مقدمه و تصحیح دکتر علی 
چاپ  احراری،  انتشارات  هرات:  معینیان،  اصغر 

دوم، 1398.
تبریزی،  حشری  امین  محمد  اطهار،  روضۀ   -11
چاپ  ستوده،  تبریز:  آبادی،  دولت  عزیز  تصحیح 

اول، 1371.
محمد  الدکتور  الهروی،  الخوافی  زین‌الدین   -12
عبدالقادر عبدالناصر، منبر الاسلام، السنة التاسعة 
العدد 4، صص  والعشرون، ربیع الآخر 1391هـ، 

.221-219
13- الشقائق النعمانیة فی علماء الدولة العثمانیة، 
سید  تصحیح  طاشکبری‌زاده،  احمد  عصام‌الدین 
محمد طباطبائی بهبهانی، تهران: کتابخانه مجلس 

شورا، چاپ اول، 1389.
العارفین،  عرصات  و  العاشقین  عرفات   -14
تقی‌الدین بلیانی، تصحیح ذبیح الله صاحبکاری و 
آمنه فخر احمد، تهران: میراث مکتوب، چاپ اول، 

.1389
مرکزی  کتابخانه  میکروفیلمهای  فهرست   -15
دانشگاه تهران، تألیف محمد تقی دانش‌پژوه، تهران: 

دانشگاه تهران، چاپ اول، 1353.
و  مقدمه  خوافی،  فصیح  فصیحی،  مجمل   -16
تهران:  نصرآبادی،  ناجی  محسن  سید  تصحیح: 

اساطیر، چاپ اول، 1386.
باخرزی،  نظامی  مقامات جامی، عبدالواسع   -17
تصحیح نجیب مایل هروی، تهران: نشر نی، چاپ 

اول، 1371.
18- مقصد الاقبال سلطانیه و مرصد الآمال خاقانیه، 
به کوشش  واعظ هروی،  سید اصیل‌الدین عبدالله 
مایل هروی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران، چاپ اول، 

.1351
19- ملفوظات خواجه احرار، تألیف میر عبدالاول 
نیشابوری، نشر شده در »احوال و سخنان خواجه 
عبیدالله احرار«، به کوشش عارف نوشاهی، تهران: 

مرکز نشر دانشگاهی، چاپ اول، 1380.«
تألیف  بهدادنی،  قواس  زین‌الدین  ملفوظات   -20
امیر سید محمد، نشر شده در »مقالات عارف)دفتر 
دوم(، به کوشش دکتر عارف نوشاهی، تهران: بنیاد 

موقوفات افشار، چاپ اول، 1386.
زین‌الدین  شیخ  العباد،  لنفع  الرشاد  منهج   -21
نذر  تهذیب  و  ترتیب  سهروردی،  هروی  الخوافی 
چاپ  علمیه،  نوادرات  مجلس  پاکستان:  صابری، 

اول، 2012م.
هروی،  مایل  کوشش  به  برناباد،  میرزایان   -22
نشر  هرات:  کامگار،  حمیدالله  تحقیق  و  تصحیح 

کامگار، چاپ اول، 1399.
23- نفحات الانس من حضرات القدس، نورالدین 
عبدالرحمن جامی، مقدمه و تصحیح: دکتر محمود 
عابدی، تهران: انتشارات سخن، چاپ دوم، 1390.
24- سرویس جستجوی مدارک و کتابشناسی در 

وبسایت کتابخانه ملی ایران به آدرس:
https://opac.nlai.ir 

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

57

احمد حسینی مروی
نوایی‌شناس و مترجم زبان‌های عربی و ترکی جغتایی

چکیده
این مقاله با هدف بررسی میزان تأثیرپذیری علی‌شیر نوایی از ادبیات فارسی و بازتاب آن در شکل‌گیری 

چارچوب فکری و هنری آثار وی نگاشته شده است. در این پژوهش، جلوه‌های این تأثیر در زبان و 

بیان، ساختار و وزن اشعار، و نیز در تعبیرات و اشارات ادبی نوایی، با تکیه بر نمونه‌هایی از خمسه و 

دیوان فانی بررسی می‌شود. نوایی، در سرودنِ خمسه و برخی دیگر از آثار خود، از سبک و اسلوب 

از  نوایی  علی‌شیر  پذیری  تأثیر 
فارسی  ادبیات 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

58

امیرخسرو  گنجوی،  نظامی  چون  شاعرانی 

دهلوی و نورالدین عبدالرحمان جامی الهام گرفته 

و بخشی از غزل‌های فارسی‌اش را نیز به تأثیر از 

حافظ شیرازی سروده است. برای نشان‌دادن این 

کنار  در  نوایی  ابیات  از  نمونه‌هایی  ادبی،  پیوند 

قرار  مقایسه  مورد  فارسی‌زبان  شاعران  اشعار 

می‌دهد  نشان  بررسی  این  نتایج  است.  گرفته 

که علی‌شیر نوایی نه‌تنها از ادبیات فارسی تأثیر 

پذیرفته، بلکه با بهره‌گیری از سنت‌های زبانی و 

هنری شاعران فارسی‌، توانسته است پلی میان دو 

حوزۀ زبانی فارسی و ترکی پدید آورد و بر غنای 

ادبیات هردو زبان بیفزاید.

کلمات کلیدی
ادبیات فارسی، ادبیات جغتایی، نوایی، آثار، 

تأثیرپذیری

درآمد

وضعیت ادبیات جغتایی تا روزگار 
علی‌شیر نوایی

اویغور  قوم  آشنایی  تاریخی،  منابع  پایهٔ  بر 

محدود  نزدیک  روزگار  به  نوشتن  و  خواندن  با 

به  آنان  نوشتار  و  زبان  تاریخ  بلکه  نمی‌شود؛ 

شاخه‌ای بزرگ از زبان‌های کهن بازمی‌گردد که 

دست‌کم دو قرن پیش از میلاد رواج داشته است. 

در آن دوران، قوم اویغور با زبان ویژهٔ خود سخن 

می‌گفته و با رسم‌الخط خاصی آشنا بوده‌اند. تا 

قرن پنجم میلادی نیز ادبیاتی پدید آورده بودند 

از غنا و درخششی چشم‌گیر برخوردار بود.  که 

دوره،  آن  در  که  می‌دهد  نشان  تاریخی  شواهد 

و  داشته  وجود  متعددی  اشعار  و  منظومه‌ها 

خان‌ها  دربار  در  سالانه  به‌صورت  وقایع‌نامه‌ها 

تدوین می‌شده است، هرچند از آثار ادبی کهن 

اویغورها امروزه چیزی در دست نیست.

کهن‌ترین اثر شناخته‌شدهٔ بازمانده از آن سنت، 

حاجب  خاص  یوسف  سرودهٔ  قوتادغوبیلیک، 

)۴۶۲ ه‍.ق( است که برای بُغراخان نوشته شد. 

این اثر به لهجهٔ ترکی اویغوری و با خط اویغوری 

در  آن،  از  پس  چهارسال  است.  یافته  نگارش 

سال ۴۶۶ هجری، محمود کاشغری اثر بزرگ و 

ارزشمند خود، یعنی دیوان لغات‌الترک را تألیف 

کرد. این کتاب افزون بر ارزش لغوی، داده‌های 

مهمی در زمینهٔ زبان‌شناسی و مردم‌شناسی ترکان 

دارد و با هدف آموزش زبان ترکی به عرب‌زبانان، 

به زبان عربی نگاشته شد. بعدها ترجمه‌هایی از 

آن به ترکی و فارسی نیز فراهم آمد.

پس از این دو اثر بنیادین، باید از عتبةالحقایق 

)قرن  یوکناکی  احمد  نوشتهٔ  هبةالحقایق،  یا 

که  کرد  یاد  میلادی(  دوازدهم   / هجری  ششم 

حوزهٔ  در  ترکی  سروده‌های  برجسته‌ترین  از 

دینی و اخلاقی است. علی‌شیر نوایی در تذکرهٔ 

احمد  از  نیز  شمایم‌الفتوّة  من  نسایم‌المحبّة 

یوکناکی با نام »ادیب احمد« یاد کرده و به بیان 

گوشه‌ای از مناقب او پرداخته است)نوایی، بی‌تا: 

 .) ۱۴۸A

تاریخی،  شواهد  و  برجای‌مانده  آثار  پایهٔ  بر 

روزگار  از  پیش  ترکی  ادبیات  که  گفت  می‌توان 

اویغوری،  شاخهٔ  در  به‌ویژه  نوایی،  علی‌شیر 

برخوردار  غنی  فرهنگی  و  کهن  پشتوانه‌ای  از 

برای  مناسب  بستری  پیشینه،  این  است.  بوده 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

59

فراهم  جغتایی  ادبیات  بالندگی  و  شکل‌گیری 

آورد. نوایی بر پایهٔ همان میراث زبانی و فرهنگی، 

توانست زبان ترکی جغتایی را به مرحله‌ای نوین 

از بلوغ ادبی برساند و با بهره‌گیری از سنت‌های 

دیرینهٔ اویغوری و تأثیرپذیری از ادبیات فارسی، 

مکتبی تازه و تلفیقی، پدید آورد که جایگاه زبان 

ترکی را در عرصهٔ ادب و فرهنگ اسلامی استوار 

ساخت.

که  گفت  می‌توان  نیز  میانه  آسیای  مورد  در 

این  از  جای‌مانده  بر  شناخته‌شدهٔ  اثر  کهن‌ترین 

حوزه، اثری تاریخی با عنوان قصهٔ ابومسلم است. 

این اثر رویدادهای زندگی ابومسلم خراسانی را 

در قالب داستانی تاریخی روایت می‌کند؛ همان 

خلافت  هجری،   ۱۳۲ سال  در  که  شخصیتی 

عباسی را بنیان نهاد. پیشینهٔ این اثر که از فارسی 

به ترکی ترجمه شده، به حدود سال ۵۵۰ هجری 

بازمی‌گردد و دو نسخهٔ خطی از آن در موزهٔ بریتانیا 

نگهداری می‌شود )ابراهیمی، 1926: 84(.

و  با عنوان یوسف  منظومه‌ای است  اثر دوم، 

زلیخا که یک نسخهٔ آن در دِرسدن و نسخهٔ دیگر در 

برلین محفوظ است. این اثر از نظر زبان‌شناختی 

ترکی  از  اهمیت دارد؛ زیرا ویژگی‌های مشترکی 

جغتایی )که از اوایل قرن چهاردهم میلادی رواج 

یافت( و لهجه‌های ترکی جنوب‌غربی، از جمله 

سلجوقی، عثمانی و آذری را در خود گرد آورده 

است.

میانه،  آسیای  ترکی  زبان  از  مهم  اثر  سومین 

کتاب قصص‌الانبیاء تألیف ناصرالدین ربغوزی 

شد.  نگاشته  هجری   ۷۱۰ سال  در  که  است 

از  را می‌توان نخستین متن برجای‌مانده  اثر  این 

دوره‌ای دانست که در آن، زبان ترکی آسیای میانه 

پایه‌های زبان ادبی  به‌نام جغتایی شناخته شد و 

این حوزه را استوار ساخت.

از شکوفایی  پیش  نشان می‌دهد که  آثار  این 

شعر و نثر در روزگار علی‌شیر نوایی، زبان ترکی 

و  ترجمه  مرحلهٔ  از  به‌تدریج  میانه  آسیای  در 

روایت‌گری تاریخی به مرحلهٔ استقلال و آفرینش 

پیدایش  زمینهٔ  بدین‌گونه  و  بود،  نهاده  گام  ادبی 

ادبیات منسجم جغتایی فراهم آمد.

بدین‌گونه باید گفت که بررسی سیر تاریخی 

ادبیات ترکی از دورهٔ اویغوری تا روزگار علی‌شیر 

از  قرن‌ها  زبان طی  این  که  نشان می‌دهد  نوایی 

تجربه‌های زبانی و ادبی گوناگون برخوردار بوده 

و  نویسندگان  آثار  در  جریان  این  تداوم  است. 

مترجمان آسیای میانه، زمینه‌ای فرهنگی و زبانی 

پدید آورد که در قرن نهم هجری با ظهور نوایی 

به‌عنوان یکی  ادبیات جغتایی را  به اوج رسید و 

از شاخه‌های درخشان ادب اسلامی تثبیت کرد.

از  ترکی  زبان  پذیری  ثیر
ٔ
تا و  تحول  سیر 

زبان‌های عربی و فارسی
ساکن  ترکان  عربی  زبان  اسلام،  گسترش  با 

آن منطقه را زیر نفوذ گرفته بر زبان و گویش آنان 

ثیر گذاشته بود. از آغاز سدهٔ پنجم هجری 
ٔ
نیز تا

از  زبان  ترک  های  سرزمین  از  وسیعی  ساحهٔ 

آسیای  در  بود.  شده  ثیرپذیر 
ٔ
تا اسلامی  فرهنگ 

میانه زبان عربی نقش زبان علمی و زبان فارسی 

نقش زبان ادبی را ایفا می‌کرد. از این نگاه بسیاری 

از روشن‌فکران و دانشمندان ترک به زبان خودشان 

می‌نوشتند.  کم  بسیار  هم  یا  و  نمی‌نوشتند 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

60

وضعیت این زبان همانند وضعیت زبان فارسی 

در سده‌های نخستین دورهٔ اسلامی بود. 

دورهٔ  در  ترکی  زبان  چوپان‌زاده،  بکر  باور  به 

اسلامی چهار مدافع بزرگ داشته است:

1- محمود کاشغری، صاحب »دیوان اللغات 

الترک«،

2- شیخ عاشق پاشا، صاحب »غریب‌نامه«،

»محاکمه  صاحب  نوایی،  امیرعلی‌شیر   -3

اللغتین«،

صرف  کتاب  صاحب  برغموی،  قدری   -4

ترکی به‌نام »مسیرة العلوم«)چوپان‌زاده، 1926: 

 .)74

سیر زمانی و مکانی این آثار از دورهٔ عباسیان 

در ترکستان شرقی تا دورهٔ سلطان سلیمان قانونی 

زبان  تاریخی  حرکت  یک  از  نشان  عثمانی  در 

ترکی از شرق به غرب دارد. این سیر هم از نظر 

ادبی و هم از نظر زبانی در بررسی تاریخ این زبان 

بسیار اهمیت دارد.

با این هم، تا زمان علی‌شیر نوایی شاعران و 

نویسندگانی  در زبان ترکی جغتایی که بتوانند با 

زبان فارسی رقابت کنند، ظهور نکرده بود که خود 

نوایی نیز در محاکمة اللغتین به این نکته اشاره 

می‌کند: »در زمان هلاکوخان و تیمور گورکانی 

و فرزند خلفش شاهرخ میرزا شعرای ترکی گوی 

پیدا شدند و از اولاد و احفاد آن حضرت سلاطین 

خوش‌طبع به ظهور پیوست. سکاکی و حیدری 

خوارزمی و آتایی و مقیمی و امیری و گدایی از 

با  بتواند  آنان شاعری که  اند. در میان  آن جمله 

شاعران فارسی برابری کند پیدا نشد. جز مولانا 

لطفی که مطلعی چند دارد که شایستهٔ اهل طبع 

بتواند بود«)نوایی، 1327: 34(.   

طلایی  دورهٔ‌  با  زندگی‌اش  دوران  که  نوایی 

مقایسهٔ  هنگام  بود،  شده  برابر  جغتایی  ادبیات 

ادیبان، شاعران و هنرمندان زبان خودش با ادیبان، 

را  کمبود  این  فارسی  زبان  هنرمندان  و  شاعران 

ت نکوهش کرده و یک نقیصه دانسته است. 
ّ

به‌شد

نوایی آرزو می‌کند که ای کاش نمونه‌های ادبی 

نیز  جغتایی  ادبیات  در  فارسی  زبان  در  موجود 

می‌بود.

به تعبیری دیگر نوایی با این سخن می‌خواهد 

ادبیات  و  زبان  که  زمانی  در  که  بگوید  را  این 

فارسی دوران باشکوه خود را سپری می‌کرد، زبان 

هدف  می‌یافت.  بروز  برای  کم‌تری  زمینهٔ  ترکی 

علی‌شیر نوایی از ادبیات فارسی رفتن به گذشته‌ها 

نیست؛ بلکه ایجاد ادبیاتی مانند ادبیات فارسی 

هم  هرچه  ادبیات  این  ایجادکنندهٔ  است.  بوده 

داهی و ماهر باشد با فرض این تقدیر خواه نخواه 

مقلد گفته می‌شود. اگرچه درجات تقلید متفاوت 

گونهٔ  به  که  هست  تقلید  از  گونه‌هایی  است. 

اصلی/اورژینال ظهور می‌کند و در پوشش اصلی 

به میان می‌آید. همان‌گونه که آثار نوایی و فضولی 

ثیرپذیری نوایی هم 
ٔ
هم از این گونه است. روح تا

همین‌جاست)ابراهیمی،  در  فارسی  ادبیات  از 

 .)87 :1926

ثیر سریع و نامحسوس معنویات 
ٔ
در حقیقت تا

زبان فارسی بر دیگر زبان‌ها از نقاط نظر جالب و 

 عرب‌ها و مغول‌ها مدت 
ً
شگفت‌آور است. مثلا

و  معنویات  ایران‌زمین،  تصرف  از  پس  کوتاهی 

هنر این سرزمین را ستایش می‌کردند. در رقابت 

لهٔ 
ٔ
با هنرمندان فسون‌کار چنین سرزمینی یک مسا



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

61

او  باشد  هرچه  می‌آمد.  نوایی  روی  پیش  مهم 

باید نیرومندانه بر ساحه‌ای وسیع که چهره‌های 

داشت  مختلف  فنون  و  ادبیات  در  مشهوری 

هم‌دوشی می‌کرد. نظر به برداشت و انطباع همان 

ثیرگذارترین 
ٔ
تا و  کامل‌ترین  با  بیگانه‌ماندن  دوره 

و  عصر  آن  در  فارسی  ادبیات  شاهکارهای 

دورماندن از چنین ادبیاتی برای نوایی که از نگاه 

فطری شخصیتی حساس و با هنر آشنایی داشت 

و خودش هنرآفرین بود ناممکن به نظر می‌رسید.

را  نوایی  که  بود  بدیعی  هیجان  همین  شاید 

نوایی دیگری کرده، در ظهور هنر و توانایی‌های 

ثیرگذار بوده است.
ٔ
فطری وی تا

نه  نوایی  یک  تنها  نوایی  علی‌شیر  رو  این  از 

تمثیل  را  سیمایی  جغتایی  ادبیات  برای  بلکه 

گنجوی،  نظامی  طوسی،  فردوسی  که  می‌کند 

خسرو دهلوی، سعدی شیرازی، حافظ شیرازی، 

برای   ... و  بلخی  محمد  جلال‌الدین  سنایی، 

ادبیات فارسی تمثیل می‌کنند.

الگوگیری از آثار ادبی 
تقلید و تتبع در آفرینش آثار ادبی در آن سده‌ها 

تا حدی به امری معمول و معتاد تبدیل شده بود. 

این تقلید و تتبع به‌ویژه در شعر قرن نهم هجری 

به دو صورت ظهور کرده بود: »نخست تقلید 

از سبک و شیوهٔ سخنگویی استادان مقدم و دوم 

جوابگویی یا استقبال از اشعار پیشینیان به همان 

وزن و قافیه‌ای که گفته شده بود«)صفا، 1364: 

ج4/ 178(. 

ثیرپذیری از شاعران و ادیبان پیش 
ٔ
نوایی در تا

از خود به هردو شیوه روی آورده بود؛ هم پیروی 

و  جوابگویی  هم  و  پیشینیان  شیوهٔ  و  سبک  از 

با  نوایی  که  گفت  می‌توان  پس  نظیره‌سرایی. 

نشانه  را  آرزو  این  سرشارش  طبع  از  بهره‌بردن 

گرفته، آثار بسیار زیبایی تقدیم کرد. 

ادبیات فارسی تأثیر عمیقی بر سبک شعری و 

فکری علی‌شیر نوایی گذاشت، به‌ویژه از طریق 

ادب  بزرگان  دیگر  و  سعدی  حافظ،  غزلیات 

ادبیات  ثیر 
ٔ
تا آثار  این  همهٔ‌  در  اگرچه  فارسی. 

ثیرپذیری 
ٔ
تا این  اما  نمی‌شود؛  دیده  فارسی 

خشک  تقلید  یک  تنها  می‌شود  دیده  چنان‌که 

به  نظیره‌هاست.  نوشتن  و  تتبع  بلکه  نیست؛ 

این معنا که هر آن‌چه که او از ادبیات کلاسیک 

گونهٔ  به  همه  بود  کرده  اقتباس  و  اخذ  فارسی 

شده  ارائه  اصلی  مضمون  و  شکل  در  شایسته 

است.

خسرو  گنجوی،  نظامی  از  پذیری  ثیر 
ٔ
تا

دهلوی، نورالدین عبدالرحمان جامی
از نقطه نظر مشابهت هر یک از آثاری را که 

نوایی با الهام از آثار فارسی به میان آورده، در 

یک مقایسۀ روش‌مند می‌توان با ذکر نمونه‌های 

اصل آن، نشان داد. البته در این‌جا به بارزترین 

نقاط مشابهتی در »حیرت‌الابرار نوایی« که به 

پیروی از »مخزن الاسرار نظامی« سروده شده 

اشاره می‌شود.
۱- جانب ترتیبی و تکنیکی

در هردو اثر پس از بسم الله، حمد، مناجات، 

نعت و ... بیست مقاله می‌بینیم در این مقالات 

شده  پرداخته  اخلاقی  و  دینی  موضوعات  به 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

62

است. 
۲- شکل و وزن

شکل حیرت‌الابرار، بر طرز محصول ادبی 

گنجوی  نظامی  است.  مثنوی  فارسی  زبان 

و  خمسه‌سرایی  که  است  شاعری  نخستین 

نظامی  از  پس  کرد.  ابداع  را  خمسه‌نویسی 

و  شد  شروع  خمسه‌نویسی  او،  از  تقلید  به  و 

نظامی؛  از  پیش  که  کرد. همان‌گونه  پیدا  ادامه 

برای  مکتبی  شاهنامه،  سرودن  با  نیز  فردوسی 

که  آورد  میان  به  حماسی  منظومه‌های  نوشتن 

در سده‌های پس از او نیز به تقلید از وی چند 

ثیر جادوگونهٔ 
ٔ
شاهنامه سروده شد. چنان‌که با تا

شاهنامهٔ فردوسی، شاهنامه‌نویسی مرسوم شد 

و  نیز خمسه‌سرایی  با فسون جادوگرانهٔ خمسه 

خمسه‌نویسی مرسوم شد. از آن جمله می‌توان 

موفقیت  با  که  برد  نام  دهلوی  خسرو  امیر  از 

شخصیت  آورد.  میان  به  خمسه‌ای  توانست 

دیگری که در زمینهٔ سرودن و نظم چنین آثاری 

موفقانه درخشید دوست، استاد و به تعبیر خود 

نوایی مخدومش، نورالدین عبدالرحمان جامی 

به  آن  تقدیم  با  و  را سرود  بود که تحفة‌الاحرار 

نوایی الهام‌بخش نوایی در سرودن حیرت‌الابرار 

شکل  عموم  به‌صورت  نوایی  بدین‌گونه،  شد. 

خمسه و به‌ویژه شکل حیرت‌الابرار را برگزید. 

از  پیروی  با  حیرت‌الابرار  هم  وزن  نگاه  از 

یعنی مخزن‌الاسرار  نام‌برده شده؛  سه شاهکار 

و  دهلوی  امیرخسرو  مطلع‌الانوار  نظامی، 

مطوی  »سریع  بحر  در  جامی  تحفة‌الاحرار 

مکشوف« سروده شده است. 
۳- تعبیرهای رمزی و اشارات

نظامی:

تختهٔ اول که الف نقش بست

بر در محجوبۀ احمد نشست

حلقهٔ حی را کالف اقلیم داد

 نوایی نظامی
 بسم الله الرحمن الرحیم

 هست کلید در گنج حکیم 
 بسم الله الرحمن الرحیم

 رشته غه چکتی نیچه درّ یتیم
 اول خالق حمدی ایزد تعالیمناجات در ستایش 

 اولغی مناجات
 ایکینجی مناجات

 اوچینجی مناجات
 تورتونجی مناجات

 صفت معراج
 در ستایش پیغمبر

 بیشینجی نعت
 معراج گیجه سی

 سوز تعریفیدا در فضل و فضیلت سخن
 در ترتیب سخن و سخندانان

 (2: ۴331)نظامی گنجوی، 
زور بازو حضرت شیخ نظامی مدحیده کیم نظم ملکیده 

 و سرپنجه سی بیله پنج گنج نقود جواهرین آلدی....
 (3:۴3:3)نوایی، 

 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

63

طوق ز دال و کمر از میم داد

لاجرم او یافت از آن میم و دال

دایرهٔ دولت و خط کمال

بود درین گنبد فیروزه خشت

تازه ترنجی ز سرای بهشت

)نظامی گنجوی، ۱۳۳۴: 12(

نوایی:
سین بیله میمی یولیدا کوپ هموم

یولی هموم آنینگ ییلی سموم

میمی یلانینگ کمیدن اوت ساچیب

یول باشیدا یاتیبان آغزین آچیب

اوچ الف و لامی سالیب رستخیز

آلتی جهتدن چکیبان تیغ تیز

حی لار اوچی قتل ایشیدا تیز اولوب

رمح اوچی دیک هر بیری خونریز اولوب

رالاری کیم ظاهر اتیب اقتران

)نوایی،  بیگمان  ضرر  آندین  اولوب  فاش 

)۳ :۱۳۶۹

۴ـ زبان و عبارات به‌کار برده شده
و  نمونه  چند  این  در  شد  دیده  چنان‌که 

کاربرد  نوایی  آثار  و  اشعار  دیگر  در  هم‌چنین 

تعبیرات،  فارسی،  و  عربی  واژگان  گستردهٔ 

ثیر نیرومند زبان 
ٔ
اشارات و امثال، نشان‌دهندهٔ تا

و ادبیات فارسی است.

۵- افکار متشابه
الف( هستی، ازل و ابد

نظامی:
اول و آخر به وجود و حیات

هست‌کن و نیست‌کن کائنات؛

اول او، اول بی ابتداست

آخر او، آخر بی انتهاست )نظامی گنجوی، 

)4-3 :۱۳۳۴
نوایی:

اول اوزونگ آخر و مابین اوزونگ

بارچه غه خالق باریغه عین اوزونگ

نی بولوب اولدا بدایت سینگا

)نوایی،  سینگا  نهایت  آخردا  کلیب  نی 

)۳ :۱۳۶۹

ب(عدالت
نظامی:

روز قیامت که شود داوری

عذر بیاور که چه عذر آوری )نظامی گنجوی، 

)۷۹ :۱۳۳۴
نوایی:

ایستا سه تاپشور غانینی کردگار

فکر قیل اول دم که جوابینگ نه بار )نوایی، 

)۳۰ :۱۳۶۹

ج( قلب
مطلع‌الانوار دهلوی:

چون تن آدم ز گل آراستند

خانهٔ جان بهر دل آراستند

آدمی آن است که در وی دل است

ور نه علف خانهٔ آب و گل است



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

64

دل نه همان قطرهٔ خون است و بس

کز خور و آشام ببر آرد نفس

دل اگر این مهره آب و گل است

خر هم از اقبال تو صاحبدل است

لیک دل آن شد که هوایی دروست

و ز طرفی بوی وفایی در اوست

زنده به جان خود همه حیوان بود

زنده به دل باش که عمران بود

غمزده به جان که غم‌اندوز نیست

سوخته به دل که در او سوز نیست )امیر خسرو 

دهلوی، 1362: 75(

نوایی

صبح ازل قیلدی چو دهقان صنع

آدم خاکی‌نی گلستان صنع

ایستی نسیمی بو گلستان ساری 

سنبل و سرو و گل و ریحان ساری

کیم بو ریاحین غایتوشی فتوح

اویلا که تن گلشنه گیردی روح

ایرماس ایدی آندا غرض هیچ گل

غیر کونگول کیم غرض ایدی کونگول

ای که کونگول وصفی بیان ایله دینگ

سین بو کونگول نانی کمال ایله دینگ

گر بو دورور هر نیمه کیم جانی بار 

)نوایی،  بار  قانی  صفت  غنچه  بو  جسمده 

)۱۸ :۱۳۶۹

ثیرپذیری‌اش از 
ٔ
علی‌شیر نوایی خودش هم تا

زبان فارسی و الهام‌گرفتن از نام‌آوران علم و ادب 

فارسی را انکار نکرده؛ بلکه به فضیلت و سبقت 

آنان اعتراف می‌کند. نوایی در مقدمهٔ حیرت‌الابرار 

با ذکر ابیات زیر هم‌چنین ابیات بسیار دیگری به 

توصیف نظامی گنجوی می‌پردازد:

خیل فصاحت باشینینگ افسری

گنج یقین افسری نینگ گوهری

کان فضیلت گهریغه امین

بحر بلاغت آرا درّ ثمین

گنجه وطن کونگلی آنی گنج خیز

خاطری گنجور تیلی گنج ریز

فکرت میزانی بولوب خمسه سنج

خمسه دیمه بلکه دیگیل پنج گنج

ناظم اولوب سوزدُر سیرابیغا

چرخ نظامی یازیب القابیغه

قدس سره نی معانی دور اول

)نوایی،  اول  دور  نشانی  فیض  قدس  روح 

)۱۲ :۱۳۶۹

پس از آن با ذکر چند بیت دیگر امیر خسرو 

دهلوی را چنین یاد می‌کند:

نظمی سوادی آرا هر داستان

یلا که بیر کشور هندوستان
ُ
ا

گنجه شهر گنج فسان پیرو اول

شه بو سوز اقلیم آرا خسرو اول

خسرو اولوب ملک ایتیب آباد هم

یلغوز خسرود دیما فرهاد هم 

رنج تاغین قازماق آنینگ پیشه سی

تاغی آنینگ نظم و تیلی تیشه سی

عشق اوتی آتشگهی جانی آنینگ 

تینگیز غم اشک روانی آنینگ

شمع کیبی بزم فروزنده اول

بزم فروزندهٔ سوزنده اول

اول بیژابان مخزن اسراریدن



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

65

بو یاروتوب مطلع انواریدن

مثنوی اسلوبی مسلم انگا

پیرو مانند بو بیر هم انگا )نوایی، ۱۳۶۹: ۱۲(

و  بالا  و  بلند  ابیات  سرودن  با  سپس  نوایی 

عبدالرحمان  نورالدین  به  اختصاص یک بخش 

جامی به تعریف و توصیف وی پرداخته و یادآور 

شده که با خواندن تحفة‌الاحرار جامی هوس نظم 

حیرت‌الابرار در سرش افتاده است:

بزمدا هرگون یوزیدن نور ایدی

هر ساریدن نادره مذکور ایدی

توشتی چو رهرو بیله پیروغا سوز

ییتتی نظامی بیله خسروغه سوز

کیم نی صفت عالم آرا سالدی شین

ایکی سینینگ خامه سیدین خمستین

اوتتی چو القصه بیر آی، ایکی آی

بیر گون اولوب بخت خرد رهنمای

خدمتین ایتدیم چو تمنا ایدی

ایکیلیدا گوردوم نیچه اجزا ایدی

کولکو بیله قیلدی اشارت مینگا

تحفه بیله بردی بشارت مینگا

کیم آلیبان باشتین ایاغیغا باق

قیل نظر اوراقیغا باشتین ایاق

باشتین ایاغ گوهرشهوار ایدی

قایسی گهر تحفة الاحرار ایدی

چون اوقوماق زمزمه سی بولدی بس

کونگلوم آرا دغدغه سالدی هوس

کیم بو یول ایچره که آلا سالدی کام

بیر نیچه کام اولسا مینگا هم خرام

فارسی اولدی چو الارغا ادا

ترکی ایله قیلسام آنی ابتدا

فارسی ایل چو تاپتی خرسندلیق

ترکی داغی تاپسا برومندلیق

مین که طلب یولیدا قویدوم قدم

باردور امیدیم که چو توتسام قلم

یولداسا بو یولدا نظامی یولوم

قولداسا خسرو بیله جامی قولوم

نکته سرودیدا روا بولماغای

بو که نواییغا نوا بولماغای

سرو و گل لاله خریداری بار

لیک اوتون نیینگ داغی بازاری بار 

بولسا الار عازم دشت عدم 

مین هم اولای سایه کیبی همقدم

م
ُ
کهف فنا ایچره الار بولسا گ

مین هم اولای رابعهم کلبهم )نوایی، ۱۳۶۹: 

)۱۴-۱۳

میان مضامین و افکار حیرت‌الابرار 

و تحفة‌الاحرار هم می‌توان کم و بیش 

مشابهت‌هایی یافت.

از تحفة الاحرار در بارۀ فضیلت سخن: 
پیشترین نفخهٔ باغ سخن 

هست نسیم چمن‌آرای کن

صبح‌دم آن نفخه چو برخاسته است

خشک و تر این چمن آراسته است

زآن نفس اول قلم سرزده 

سر زنیستان عدم بر زده

گرچه قلم داد سخن داده است

بی سخن او هم ز سخن زاده است

چون ز سخن زاد سخن بر گرفت

پرده از این راز کهن بر گرفت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

66

هست سخن پرده‌کش رازها

عبدالرحمان  )نورالدین  آوازها  مردهٔ‌  زنده‌کن 

جامی، 1304 ق: 29(

از حیرت الابرار در تعریف سخن:

سوز گهریغا ایرور آنچه شرف

کیم بولا آلماس آنگا گوهر صدف

تورت صدف گوهری نینگ دُرجی اول

یتی فلک اختری نینگ برجی اول

باغچهٔ دهر که یوز تازه گل

تابتی قیان کیم نظر ایتی کونگل

کتم عدم گلشنی ایچره نهفت

غنچه له‌ر ایردی یاریسی نا شکفت

چون بو نسیم ایستی ازل تاغیدین

مونچه گل آچیلدی جهان باغیدین

قایسی نسیم اول که ایرور گلفشان

بلکه گل نسترن آندین نشان

بو ایکی یافراغنی قچان ذوفنون

)نوایی،  نون   و  کاف  بولور  قویسا  بیربیریکا 

)۱۴ :۱۳۶۹

ثیر پذیری از حافظ شیرازی
ٔ
تا

و  سرودن  در  نوایی  شد  اشاره  که  همان‌گونه 

ترتیب خمسه و دیگر دواوین و اشعار ترکی خود 

و  پذیرفته  ثیر 
ٔ
تا فارسی  زبان  ادیبان  و  از شاعران 

چنان‌که در تذکرۀ‌ مجالس‌النفایس و نسایم‌المحبة 

از شاعران و سخنوران فارسی‌زبان یاد کرده است، 

تأثیرپذیری  و  احترام  نشان‌دهندهٔ  خود  این  که 

در  ثیرپذیری 
ٔ
تا این  است.  فارسی  ادبیات  از  او 

نیز  فانی  دیوان  ترتیب  و  فارسی  اشعار  سرودن 

از  بسیاری  که  طوری  می‌شود،  دیده  به‌روشنی 

غزل‌های خود را به تتبع و اقتفای حافظ شیرازی 

به‌ویژه  گفته است. نوایی از شیوهٔ سخن حافظ، 

ثر بوده و اشعار خود را در قالب‌هایی 
ٔ
در غزل، متا

دیگر  شاعران  نوایی  جز  است.  سروده  همانند 

پاشا،  احمد  شیخی،  مانند  ترک  دیوانی  ادبیات 

ثیر پذیرفته 
ٔ
فضولی و دیگران از حافظ شیرازی تا

و بهره برده‌اند و شیفتگی خود را نسبت به او با 

تحسین غزل‌هایش، نوشتن نظیره‌ها، و استفاده از 

نحوهٔ بیان، آهنگ، وزن و قافیه‌اش نشان داده‌اند. 

نوایی در اشعار دیوان فارسی‌اش تخلص »فانی« 

را برگزید.

نوایی، بسیاری از غزل‌های خود را با پیروی از 

حافظ یا به عنوان نظیره بر اشعار او و یا با همان 

ثیرپذیری را در 
ٔ
سبک او سروده و چگونگی این تا

محاکمة‌اللغتین چنین بیان کرده است:

به‌طرز خواجهٔ شیراز که جمیع سخنوران  »و 

را  فارسی  غزلیات  دیوان  دارند،  مسلم  را  وی 

بپرداختم که ابیات آن از شش هزار افزون است و 

بسیاری از آن‌ها به تتبع آن حضرت پرداخته شده 

قدس  سعدی  شیخ  طرز  به  نیز  بعضی  و  است 

بعضی  و  است  غزل  طرز  استاد  الحق  که  سره، 

از آن به اسلوب میرخسرو که شعلهٔ فروزان آتش 

عشق و اشکریز خانهٔ درد است و بعضی به‌طرز 

و  کمال  اوج  لامع  مهر  که  مخدومی  حضرت 

دیوان  و  است،  مذکور  عزیزان  حالات  جامع 

اشعار وی موافق طبع ابنای روزگار می‌باشد گفته 

شده است«)نوایی، 1327: 32-31(. 

و  زیبایی‌ها  رازها،  بارهٔ  در  حافظ  دیوان  از 

سختی‌های راه عشق



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

67

ها
ْ
 و ناوِل

ً
أسَا

َ
دِرْ ک

َ
هَا السّاقی ا یُّ

َ
لا یا ا

َ
ا

که عشق آسان نمود اوّل ولی افتاد مشکل‌ها

رّه بگشاید
ُ

به بوی نافه‌ای کآخر صبا زان ط

ز تاب جعد مشکینش چه خون افتاد در دل‌ها

شب تاریک و بیم موج و گردابی چنین هایل

کجا دانند حال ما سبک‌باران ساحل‌ها

مرا در منزل جانان چه امن عیش، چون هر دم

جرس فریاد می‌دارد که بربندید محمل‌ها

به می سجّاده رنگین کن گرت پیر مُغان گوید

که سالک بی‌خبر نبود ز راه و رسم منزل‌ها

همه کارم ز خودکامی به بدنامی کشید آخر

نهان کی ماند آن رازی کزو سازند محفل‌ها

حضوری گر همی خواهی از او غایب مشو 

حافظ

ها 
ْ
هْمِل

َ
ا وَ  نْیا 

ُّ
الد  

ِ
دَع هْویٰ 

َ
ت مَنْ  قَ 

ْ
ل
َ
ت ما  مَتیٰ 

)حافظ، 13۶7: ۳۳(.

از دیوان فانی در همان مضمون 
تتبع خواجه حافظ

هَا
ْ
ل

ِّ
سِ حَل

ٔ
کا

ْ
 بِال

ً
قِ کانَت مُشکِلا

ْ
رُمُوزُ العِش

که آن یاقوت محلولت نماید حل مشکل‌ها

سوی دیر مغان بخرام تا بینی دوصد محفل

سراسر ز آفتاب می فروزان شمع محفل‌ها

دل و می هردو روشن شد نمی‌دانم که تاب می

زد آتش‌ها به دل یا تاب می شد ز آتش دل‌ها

از  رسد  آتش  اگر  دورست  ره  گرچه  مقصد  به 

عشق

چون برق‌آسا توان کردن به گامی قطع منزل‌ها

من و بی‌حاصلی کاز علم و زهدم آنچه حاصل 

شد

یکایک در سر معشوق و می شد جمله حاصل‌ها

بود چون ابر سیر ناقهٔ لیلی که در وادی

فغان از چاک دل مجنون کشد نی زنگ محمل‌ها

چو در دشت فنا منزل کنی یک روز ای فانی

ها )نوایی، 
ْ
تّل

َ
وَق

ْ
ابْجِد

َ
ز من آن جانفزا اطلال را ف

)۲ :۱۳۴۲

نتیجه گیری
در ادبیات قدیم، پیروی کردن شاعران بزرگ، 

توجه نشان دادن به شعرشان و نوشتن پاسخ و 

جاافتاده‌ای  رسم  آن‌ها  از  شعری  تقلید  و  تتبع 

بوده است. در دوره‌های مختلف، پس از ظهور 

برای  وی  از  پس  شاعران  خوب،  شاعر  یک 

بهره‌گیری از شعر او، از سبک و روش اشعار او 

الگو گرفته و اشعار خود را با وزن، قافیه و ردیف 

شاعران  شعر  به  توجه  ساخته‌اند.  هماهنگ  او 

مهارت  نمایش  آن‌ها،  تأثیر  دادن  نشان  بزرگ، 

جمله  از  شعر،  در  خود  شخصی  قیت 
ّ

خلّا و 

اهداف این کار بوده است.

»محاکمه  کتاب  در  نوایی  علی‌شیر 

اللغتین« از شاعرانی که او از آنان تأثیرپذیرفته 

بودبه‌ویژهامیر خسرو دهلوی،سعدی شیرازی، 

جامی  ملا  و  انوری  سلمان،  شیرازی،  حافظ 

یاد کرده  و گفته است که دیوان فارسی )دیوان 

فانی( او به سبک حافظ شیرازی است. از دیوان 

ثر ازحافظ 
ٔ
او پیداست که نوایی بیشتر از همه متا

بوده است، برای او نظیره‌سرایی کرده و به تتبع از 

سبک او غزل‌هایینوشته است.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

68

شاعران  تأثیر  تحت  نوایی  که  غزل‌هایی  به 

»تتبع«  نوشته  آنان  سبک  به  فارسی  ادبیات 

گفته می‌شود، از نظر قافیه و ردیف با غزل‌های 

نیز  از لحاظ وزن  دارند.  این شاعران مطابقت 

نوشته  بحر  همان  با  و  دارد  وجود  هماهنگی 

شده‌اند.

علی‌شیر نوایی با سرودن اشعارش در سبک 

از  ثرش 
ٔ
تا میزان  فارسی  ادبیات  بزرگ  شاعران 

این شاعران، همچنین توانایی خودش را در بهره 

بردن از الگوهای دیگرشاعران و میزان احترامش 

را به آنان نشان دادهاست.

نوایی کسی بوده که ادبیات جغتایی را جان 

بخشیده و در شکوهمند شدن هرچه بیشتر آن 

تلاش فراوان کرد است به گونه ای که می‌توان 

گفت ادبیات جغتایی یعنی نوایی و نوایی یعنی 

ادبیات  و  نوایی  که  آنجا  از  جغتایی.  ادبیات 

جغتایی بر دیگر شاخه‌های زبان و ادبیات ترکی 

ثیر 
ٔ
و ادیبان و شاعران ترک پیرو این شاخه ‌ها تا

ثیر ادبیات 
ٔ
گذار بوده است؛ می‌توان گفت که تا

ثیر نبوده 
ٔ
فارسی بر نوایی بر این شاخه‌ها نیز بی تا

است.

منابع
ابراهیمی، میرزا محسن. )۱۹۲۶م(. مجموعهٔ 

گردهمایی  نخستین  در  شده  ارائه  مقالات 

ترکولوژی، باکو:آذر نشر.

نوایی، علی‌شیر. )۱۳۶۹(. خمسه، به کوشش 

کادمی علوم جمهوری  عبدالغفار بیانی، کابل: آ

افغانستان.

چوپان‌زاده، بکر. )1926(. مجموعه مقالات 

ارائه شده در نخستین گردهمایی ترکولوژی، باکو: 

آذرنشر.

در  ادبیات  تاریخ   .)۱۳۶۴( اللّٰه.  ذبیح  صفا، 

ایران، ج4/ چاپ اول، تهران: فردوسی.

به  فانی،  دیوان   .)1342( علی‌شیر.  نوایی، 

کوشش رکن الدین همایون فرخ، تهران: کتابخانهٔ 

ابن سینا.

نوایی، علی‌شیر. )۱۳۲۷(. محاکمة اللغتین. 

تهران:  اول،  چاپ  گنجه‌ای.  تورخان  ترجمۀ 

چاپخانهٔ فردوسی.

نوایی  علی‌شیر  آثار  کلیات  علی‌شیر.  نوایی، 

نسخهٔ خطی ۴۰۵۶ فاتح. 

بن  محمّد  ین 
ّ

شمس‌الد شیرازی،  حافظ 

تصحیح  حافظ،  دیوان   )۱۳۶۷( ین. 
ّ

بهاءالد

تهران:  اول،  چاپ  ای،  قمشه  الهی  حسین 

انتشارات سروش.

نظامی گنجوی، جمال‌الدین ابومحمّد الیاس 

تصحیح  الاسرار،  مخزن   )۱۳۳۴( یوسف.  بن 

وحید دستگردی، چاپ سوم، تهران: چاپ شرق.

خمسه،   .)۱۳۶۲( خسرو.  امیر  دهلوی، 

تهران:  اول،  اشرفی، چاپ  احمد  امیر  تصحیح 

انتشارات شقایق.

ق(.  عبدالرحمان.)۱۳۰۴  نورالدین  جامی، 

رضا،  محمد  حواشی  و  با شرح  الاحرار،  تحفة 

لاهور: مطبعهٔ محمدی.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

69

پیش درآمد
تقسیم‌بندی سال به فصل‌ها همواره بازتابی از شیوه زیست، معیشت و درک انسان از طبیعت بوده 

است. بررسی این تقسیم‌بندی‌ها در متون کهن نشان می‌دهد که فصل‌ها به عنوان پدیده‌ای طبیعی، 

مفهومی فرهنگی و آیینی نیز به شمار می‌آمده‌اند.

در طول تاریخ، تقسیم‌بندی سال به فصل‌ها یکسان نبوده است. بر اساس وندیداد، سال تنها دو 

فصل داشته است: زمستانی ده‌ماهه و تابستانی دوماهه. پس از مهاجرت آریاییان نیز این تقسیم‌بندی 

دوگانه ادامه داشت، با این تفاوت که زمستان هفت ماه و تابستان پنج ماه به طول می‌انجامید. در 

امروزی  به چهار فصل دیده می‌شود. چهار فصل  تقسیم‌بندی کنونی سال  اما،  بندهشن،  کتاب 

حاصل گردش سال و دگرگونی‌های آب‌وهوایی است، اما در خود اوستا نوع دیگری از تقسیم سال 

در  اجتماعی  همبستگی  آیین  مهرگان، 
کهن آریانای 

دکتر مریم ظریف
استاد دانشگاه



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

70

به فصل‌ها وجود دارد که بر پایه محاسبات اقوام 

دامدار  و  کشاورز  جوامع  به‌ویژه  و  شکارورز 

شکل گرفته است. بر این اساس، سال به شش 

فصل یا »گاهنبار« تقسیم می‌شد که هر یک با 

فعالیت‌هایی چون بیرون آوردن دام‌ها از آغل، 

بازگرداندن  زایمان،  و  جفت‌گیری  دام،  چرای 

بذرپاشی،  زمین،  زدن  شخم  آغل،  به  آن‌ها 

ارتباط  آذوقه  کردن  انبار  و  محصول  برداشت 

داشت. با گذشت زمان، این شش فصل کهنِ 

جوامع دامدار و کشاورز به صورت سنت‌ها و 

آیین‌های دینی درآمد و در نهایت، تقسیم‌بندی 

 :۱۳۹۰ شد)رضی،  آن  جایگزین  فصل  چهار 

.)۷۶-۷۵

ماه  روزهای  از  یک  هر  کهن،  آریانای  در 

نامی جداگانه داشت که همان نام‌های ماه‌های 

ماه  هر  پنجم  روز  نمونه،  برای  بود؛  سال 

»اسفند« نامیده می‌شد. هرگاه نام روز و نام ماه 

جشن  را  روز  آن  می‌شد،  هم‌زمان  یکدیگر  با 

جشن  را  اسفندماه  پنجم  بنابراین  می‌گرفتند؛ 

گونه،  همین  به  می‌نامیدند.  »اسپندارمذگان« 

روز شانزدهم هرماه »مهر« نام دارد و شانزدهم 

مهرماه جشن بزرگ »مهرگان« است. و از آنجا 

نیز  فصلی  جشن‌های  از  یکی  جشن،  این  که 

ماهانه  جشن‌های  از  بیش  آن  اهمیت  هست، 

است. 

آیین‌های  کهن‌ترین  از  یکی  مهرگان  جشن 
 توضیح کوتاه ماه روز نام جشن

 بزرگداشت فروهر نیاکان فروردین فروردین ۹۱ فروردینگان
 جشن راستی و پاکی اردیبهشت اردیبهشت ۳ اردیبهشتگان

 جشن آب و کمال خرداد خرداد ۶ خردادگان
 جشن باران و آرش کمانگیر تیر تیر ۹۳ تیرگان

 جاودانگی و گیاهان امرداد امرداد ۷ امردادگان
 دادگری و پادشاهی آرمانی شهریور شهریور ۴ شهریورگان

 دوستی و پیمانجشن مهر،  مهر مهر ۹۶ مهرگان
 هاجشن آب آبان آبان ۹۱ آبانگان
 جشن آتش آذر آذر ۱ آذرگان
دیگان 
 آغاز ماه دی، ویژه اهورامزدا دی دی ۹ روز()خرم

 اندیشی و خردنیک بهمن بهمن ۲ بهمنگان
اسفندگان 

 زمین، عشق و زن اسفند اسفند ۵ )سپندارمذگان(
یانای کهن جدول 1( فهرست جشن‌های هم‌نامِ روز و ماه در آر



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

71

فصلی و اجتماعی در فرهنگ آریانای کهن به 

شمار می‌آید که در کنار نوروز، جایگاهی ممتاز 

جغرافیایی  حوزه  این  مردمان  آیینی  تقویم  در 

داشته است. برخي از جشن هاي آریانای کهن 

با آتش پيوند دارند و برخي با آب. از ميان جشن 

شب  چله،  مهرگان،  آتش،‌  به  منسوب  هاي 

يلدا، جشن سده، پنجه و چهارشنبه سوري از 

همه نامدارتراند. این جشن، که در نیمه پاییز و 

برداشت محصول  فرارسیدن فصل  با  همزمان 

ـ  اقتصادی  کارکردی  تنها  نه  می‌شد،  برگزار 

عمیق‌تر  سطحی  در  بلکه  داشت،  کشاورزی 

عدالت،  چون  بنیادینی  مفاهیم  بازتاب‌دهندة 

بود.  سیاسی  مشروعیت  و  گروهی  همبستگی 

روایت‌های اسطوره‌ای مرتبط با مهرگان، به‌ویژه 

داستان پیروزی فریدون بر ضحاک، بر اهمیت آن 

به عنوان نمادی از رهایی و استقرار نظم عادلانه 

اسطوره،  میان  پیوند  همین  می‌کنند.  تأکید 

معیشت و اجتماع، مهرگان را به آیینی چندلایه 

معیشتی  و  مادی  بعد  هم  که  است  کرده  بدل 

را در بر می‌گیرد و هم بعد نمادین و اجتماعی 

را. از این منظر، مهرگان در آریانای کهن فراتر 

عرصه‌ای  محصول،  برداشت  جشن  یک  از 

سیاسی  و  اجتماعی  ارزش‌های  بازتولید  برای 

محسوب می‌شد که در طول تاریخ، دربارها و 

آن  استمرار  در  همزمان  به‌طور  محلی  جوامع 

نقش داشته‌اند)ن.ک رضی: ۱۳۸۴(.

جشن‌ها و آیین‌های گروهی در هر جامعه‌ای 

تنها رخدادهایی فرهنگی یا سنتی نیستند، بلکه 

در  مهمی  نقش  اجتماعی  پدیده‌هایی  به‌مثابه 

بازتولید روابط قدرت، انسجام گروهی و هویت 

فرهنگی ایفا می‌کنند. از منظر جامعه‌شناسی، 

ارزش‌های  آنها  در  که  لحظاتی‌اند  جشن‌ها 

مشترک جامعه در قالب نمادها، مناسک و اعمال 

گروهی به نمایش گذاشته می‌شود و از این طریق 

تقویت  اجتماعی  و همبستگی  تعلق  احساس 

جشن‌ها،  جامعه‌شناسیک  تحلیل  می‌گردد. 

امکان فهم لایه‌های پنهان آنها را فراهم می‌کند؛ 

یا  اقتصادی  کارکردهای  از  فراتر  که  لایه‌هایی 

معانی  دربردارنده  و  دارند  قرار  ساده  سرگرمی 

ساختار  به  مشروعیت‌بخشی  چون  عمیقی 

تقویت  و  اخلاقی  هنجارهای  انتقال  سیاسی، 

چارچوب،  همین  در  اجتماعی‌اند.  سرمایه 

بازخوانی جشن‌هایی چون مهرگان در آریانای 

کهن نه تنها ما را با ساختار آیینی جوامع گذشته 

آشنا می‌کند، بلکه نشان می‌دهد چگونه آیین‌ها 

ابزار حفظ انسجام و استمرار هویت گروهی در 

بستر تحولات تاریخی بوده‌اند.

یه دورکیم درباره آیین‌ها و همبستگی  نظر
اجتماعی

امیل دورکیم، از بنیان‌گذاران جامعه‌شناسی 

کلاسیک، آیین‌ها و مناسک گروهی را به‌منزلة 

یکی از بنیادی‌ترین سازوکارهای حفظ انسجام 

و تداوم جامعه تحلیل می‌کرد. او در اثر مشهور 

خود صور بنیانی حیات دینی )1912(، آیین‌ها 

بر  و  دانست  صرف  مذهبی  اعمال  از  فراتر  را 

آوردن  گردهم  با  آنها  که  کرد  تأکید  نکته  این 

کرده  تقویت  را  گروهی  تعلق  احساس  افراد، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

72

بازتولید  را  مشترک  هنجارهای  و  ارزش‌ها  و 

می‌کنند. از نگاه دورکیم، لحظات آیینی سبب 

 collective( »بروز نوعی »سرخوشی گروهی

فرد  آن  در  که  می‌شوند   )effervescence

و خود  یافته  از وجود شخصی  فراتر  تجربه‌ای 

را جزئی از یک کل اجتماعی احساس می‌کند. 

تثبیت  در  محوری  نقش  آیین‌ها  ترتیب،  بدین 

نظم اجتماعی، انتقال ارزش‌ها به نسل‌های بعد 

و  سیاسی  ساختارهای  به  مشروعیت‌بخشی  و 

فرهنگی ایفا می‌نمایند. چنین تحلیلی این امکان 

را فراهم می‌آورد که جشن‌هایی چون مهرگان در 

 به‌عنوان آیین‌های فصلی، 
ً
آریانای کهن نه صرفا

بلکه به مثابه سازوکاری برای بازتولید همبستگی 

اجتماعی و مشروعیت سیاسی فهم شوند.

پرسش اصلی مقاله: »چگونه جشن مهرگان 

با ایجاد تجربه‌ای گروهی، همبستگی اجتماعی 

و مشروعیت سیاسی را در آریانای کهن بازتولید 

می‌کرد؟«

	
چارچوب نظری

گروهی  جشن‌های  و  آیین‌ها  دورکیم  امیل 

اجتماعی  انسجام  حفظ  برای  مهمی  بنیان  را 

می‌دانست. او معتقد بود که در جریان مناسک، 

افراد از سطح فردی فراتر می‌روند و در تجربه‌ای 

»سرخوشی  را  آن  که  می‌شوند  غرق  مشترک 

 )collective effervescence( گروهی« 

خود  افراد  می‌شود  موجب  تجربه  این  نامید. 

جامعه،  یعنی  بزرگ‌تر،  کل  یک  از  بخشی  را 

احساس کنند و پیوندهایشان با یکدیگر تحکیم 

ابزار  تنها  نه  آیین‌ها  دورکیم،  نگاه  در  گردد. 

نیایش یا سنت مذهبی‌اند، بلکه مکانیزمی برای 

بازتولید ارزش‌ها و هنجارهای مشترک، انتقال 

آن‌ها به نسل‌های بعد و تثبیت مشروعیت نظم 

ترتیب،  این  به  می‌شوند.  محسوب  اجتماعی 

در شکل‌گیری هویت  اساسی  نقشی  جشن‌ها 

گروهی و استمرار حیات اجتماعی دارند.

نقش آیین‌ها در تقویت همبستگی 
اجتماعی

آیین‌ها و مناسک گروهی  از منظر دورکیم، 

کارکردی بنیادی در حفظ و تقویت همبستگی 

یک  اعضای  که  هنگامی  دارند.  اجتماعی 

هم  گرد  مشترک  آیین  یک  قالب  در  جامعه 

می‌آیند، مرزهای فردی کمرنگ شده و احساس 

تعلق به یک کل گروهی برجسته می‌گردد. این 

فرایند موجب می‌شود افراد ارزش‌های مشترک 

را به یاد آورند و دوباره با جامعه و اعضای آن 

پیوند برقرار کنند. در حقیقت، آیین‌ها همچون 

آینه‌ای عمل می‌کنند که انسجام و یکپارچگی 

گروه را بازتاب داده و آن را در برابر تهدیدهای 

بیان  به  می‌نمایند.  تقویت  بیرونی  یا  درونی 

دیگر، جشن‌ها و مناسک نه فقط یادآور گذشته 

یا سنت، بلکه سازوکارهایی فعال برای بازتولید 

پیوندهای اجتماعی در زمان حال‌اند.

مفهوم »سرخوشی گروهی« 
)Collective effervescence(

مفهوم  دورکیم  نظری  نوآوری‌های  از  یکی 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

73

اصطلاح  این  او  است.  گروهی«  »سرخوشی 

در  که  برد  کار  به  حالتی  توصیف  برای  را 

گروهی،  گردهمایی‌های  و  آیین‌ها  جریان 

میان  در  مشترکی  هیجانی  و  احساسی  انرژی 

انرژی سبب می‌شود  این  افراد شکل می‌گیرد. 

شرکت‌کنندگان احساس کنند از زندگی روزمره 

و فردی خود فراتر رفته‌اند و در تجربه‌ای والاتر 

و مشترک سهیم شده‌اند. در چنین لحظاتی، فرد 

 به‌عنوان یک انسان جدا، بلکه به‌عنوان 
ً
نه صرفا

تجربة  این  می‌یابد.  معنا  جامعه  از  عضوی 

هیجانی مشترک، کارکردی نیرومند در تقویت 

انسجام و تثبیت باورهای گروهی دارد، زیرا افراد 

را به‌طور عاطفی به هم پیوند می‌دهد و به آنها 

انگیزه‌ای تازه برای مشارکت در زندگی اجتماعی 

می‌بخشد.

برهه‌های  در  که  می‌دهد  توضیح  دورکیم 

انقلاب‌ها،  و  آیین‌ها  در  یا  تاریخی  خاص 

وقتی مردم به صورت گروهی گردهم می‌آیند، 

انرژی‌ای فراتر از زندگی فردی آزاد می‌شود.

این انرژی گروهی باعث می‌شود افراد حالتی 

آن‌ها  کنند؛  تجربه  روزمره  زندگی  از  متفاوت 

معمول  فردیت  از  فراتر  می‌شوند،  »دیگری« 

خود عمل می‌کنند.

همین حالت است که می‌تواند هم به صورت 

خلاق )اعمال قهرمانانه، همبستگی اجتماعی، 

)خشونت،  ویرانگر  صورت  به  هم  و  ایثار( 

خونریزی، جنون گروهی( بروز کند.

یا  صلیبی  جنگ‌های  می‌زند:  مثال  دورکیم 

دلیل  به  مردم عادی  که  فرانسه، جایی  انقلاب 

شور و سرخوشی گروهی، به قهرمانان یا جلادان 

بدل شدند)دورکیم، ۱۳۸۳، ۲۸۸_۲۸۹(.

و  ارزش‌ها  انتقال  ابزار  به‌عنوان  آیین‌ها 
هنجارهای اجتماعی

برای  کلیدی  مکانیزمی  را  آیین‌ها  دورکیم 

از  اجتماعی  هنجارهای  و  ارزش‌ها  انتقال 

آیین،  هر  در  می‌دانست.  دیگر  نسل  به  نسلی 

به  روایت‌ها  و  اعمال  نمادها،  از  مجموعه‌ای 

معناهای  حامل  که  می‌شود  گذاشته  نمایش 

در  مشارکت  اجتماعی‌اند.  و  فرهنگی  عمیق 

چه  می‌آموزد  جامعه  اعضای  به  آیین‌ها  این 

دارند،  اهمیت  گروهی  زندگی  در  ارزش‌هایی 

چگونه  و  است  انتظار  مورد  رفتارهایی  چه 

اجتماعی  نظم  سیاسی،  قدرت  به  نسبت  باید 

و یکدیگر رفتار کنند. بدین ترتیب، آیین‌ها در 

حکم نهادهای آموزشی و هنجارساز عمل کرده 

و استمرار فرهنگی و اجتماعی جامعه را تضمین 

می‌نمایند. به‌عبارت دیگر، آیین‌ها نه تنها جشن 

یا مناسکی گذرا، بلکه ابزاری نهادی برای تداوم 

حیات اجتماعی و فرهنگی محسوب می‌شوند.

با  کهن  آریانای  در  مهرگان  جشن  تحلیل 

توصیف تاریخی یا اسطوره‌ای آن کامل نمی‌شود، 

زیرا کارکردهای عمیق اجتماعی و سیاسی این 

آیین تنها در پرتو رویکردهای جامعه‌شناسیک 

که  دورکیم،  نظری  می‌گردد. چارچوب  آشکار 

بر نقش آیین‌ها در تقویت همبستگی اجتماعی، 

و  ارزش‌ها  انتقال  و  گروهی  سرخوشی  ایجاد 

هنجارها تأکید دارد، امکان فهم لایه‌های پنهان 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

74

مهرگان را فراهم می‌سازد. از این منظر، مهرگان 

یادمانی  یا  محصول  برداشت  جشن  تنها  نه 

اسطوره‌ای، بلکه عرصه‌ای برای بازتولید وحدت 

سیاسی  نظم  به  مشروعیت‌بخشی  اجتماعی، 

به همین  بوده است.  فرهنگی  تثبیت هویت  و 

چارچوب  از  بهره‌گیری  با  حاضر  مقاله  دلیل، 

که چگونه  نشان دهد  دورکیمی تلاش می‌کند 

فراتر  نقشی  گروهی،  آیین  یک  به‌مثابه  مهرگان 

از یک مراسم فصلی ایفا کرده و به ابزار بنیادین 

بدل  کهن  آریانای  در  جامعه  تداوم  و  انسجام 

شده است.

پیچیده‌تر  جامعه  وقتی  می‌گوید  دورکیم 

پیدا  گسترش  اجتماعی  کار  تقسیم  و  می‌شود 

احساسات  یا  گروهی«  »وجدان  می‌کند، 

ضعیف‌تر  یکدیگر  به  نسبت  افراد  مشترک 

می‌شود. به عبارت دیگر، دیگر نیرویی که افراد 

را به‌صورت طبیعی و احساسی به گروه وابسته 

و  اختلاف‌ها  و  ندارد  وجود  گذشته  مثل  کند، 

کشمکش‌ها بیشتر می‌شوند.

با  فقط  را  اجتماعی  انسجام  دورکیم  اما 

وجدان گروهی مرتبط نمی‌داند. او می‌گوید در 

جامعه‌های پیچیده )که به آن‌ها »نظم ارگانیک« 

می‌گوید(، آنچه جامعه را کنار هم نگه می‌دارد 

تقسیم کار اجتماعی است. در چنین جامعه‌ای، 

افراد نقش‌ها و وظایف متفاوتی دارند و هر کس 

باید بر اساس توانایی و شایستگی خود در کارها 

مشارکت کند.

عمل  درست  کار  تقسیم  این  اینکه  برای 

تا حد  باید  اقتصادی  و  اجتماعی  کند، شرایط 

باشد،  زیاد  نابرابری  اگر  باشد.  برابر  امکان 

افراد نمی‌توانند به‌خوبی نقش خود را ایفا کنند 

در  نمی‌شود.  برقرار  اجتماعی  همبستگی  و 

گذشته، در جوامع ساده و همگن، مردم چنین 

تحمل  و  می‌دانستند  طبیعی  را  نابرابری‌هایی 

اینکه  برای  پیچیده،  جوامع  در  اما  می‌کردند. 

پیدا  دوام  و جامعه  همبسته شوند  بتوانند  افراد 

کند، لازم است نابرابری‌ها کاهش یابد و همه 

باشند)دورکیم،  داشته  برابر  مشارکت  فرصت 

.)۴۰۶-۴۰۵ ،۱۳۹۸

آنچه  پیچیده،  جامعه‌های  در  حال،  این  با 

کار  تقسیم  را حفظ می‌کند  اجتماعی  انسجام 

اجتماعی است. در جشن مهرگان، این تقسیم 

کار به‌صورت نمادین و آیینی دیده می‌شود: شاه 

مشروعیت  و  عدالت  نمایش  مسئول  دربار  و 

سیاسی هستند، کاهنان آیین‌های مذهبی و دعا را 

اجرا می‌کنند، و مردم عادی در مشارکت گروهی، 

سهیم  شادی  و  موسیقی  خوراک‌ها،  و  هدایا 

می‌شوند. هر گروه با ایفای نقش خود، بخشی 

از نظم آیینی و اجتماعی را بازتولید می‌کند. برای 

واقعی  همبستگی  باعث  مهرگان  جشن  اینکه 

شود، شرایط باید تا حد ممکن برابر باشد. اگر 

برخی گروه‌ها از منابع یا فرصت‌های مشارکت 

محروم باشند، نمی‌توانند نقش خود را به‌خوبی 

ایفا کنند و انسجام گروهی شکل نمی‌گیرد. در 

مهرگان، توزیع خوراک، مشارکت همگانی در 

موسیقی و هدایا و حضور مشترک همه گروه‌ها، 

نمونه‌ای از برابری نسبی در مشارکت است که 

باعث می‌شود همه احساس کنند جزئی از یک 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

75

کل اجتماعی‌اند و پیوندهای جامعه مستحکم 

شود.

یشه‌های اسطوره‌ای مهرگان و بُعد   ر
اجتماعی آن

اسطوره‌ای  سنت‌های  در  مهرگان  جشن 

و  آهنگر  کاوه  پیروزی  روایت  با  کهن  آریانای 

فریدون بر ضحاک پیوندی عمیق دارد؛ روایتی 

که در آن پایان دوران ستمگری و آغاز عصری 

تصویر  به  مردمان  آزادی  و  عدالت  از  نوین 

کشیده می‌شود. 

بر اساس نقل شاهنامه و متون پهلوی، این 

پیروزی نه تنها یک دگرگونی سیاسی، بلکه نقطه 

عطفی اجتماعی بود که رهایی جامعه از استبداد 

و بازگشت به نظم عادلانه را به یاد می‌آورد. از 

از  فراتر  ماهیتی  آغاز  همان  از  مهرگان  این‌رو 

یک جشن کشاورزی پیدا کرد و به نماد پیوند 

میان عدالت و همبستگی گروهی بدل شد. در 

چارچوب جامعه‌شناسی دورکیم، این اسطوره و 

بازتولید  با آن کارکردی اساسی در  آیین مرتبط 

انسجام اجتماعی داشته‌اند، زیرا گردهم آوردن 

حافظه  تنها  نه  مشترک  مراسم  یک  در  مردم 

ارزش‌هایی  بلکه  می‌کرد،  تقویت  را  گروهی 

چون مقاومت در برابر ظلم، پاسداشت عدالت 

و همیاری اجتماعی را به نسل‌های بعد انتقال 

می‌داد. بدین‌گونه، ریشه‌های اسطوره‌ای مهرگان 

به نظم  و استحکام‌بخشی  در خدمت ساختن 

اجتماعی و فرهنگی آریانای کهن قرار گرفتند.

یخ اجتماعی و سیاسی و  مهرگان در تار
یدون داستان فر

ریشه‌های  بر  علاوه  مهرگان،  جشن 

سیاسی  و  اجتماعی  تاریخ  در  اسطوره‌ای، 

آریانای کهن جایگاهی برجسته یافته است. 

فریدون چو شد بر جهان کامگار

ندانست جز خویشتن شهریار

به رسم کیان تاج و تخت مهی

بیاراست با کاخ شاهنشهی

به روز خجسته سر مهر‌ماه

به سر بر نهاد آن کیانی کلاه

زمانه بی‌اندوه گشت از بدی

گرفتند هر کس ره ایزدی

دل از داوری‌ها بپرداختند

به آیین یکی جشن نو ساختند

نشستند فرزانگان شادکام

گرفتند هر یک ز یاقوت جام

می روشن و چهرة شاه نو

جهان نو ز داد و سر ماه نو

بفرمود تا آتش افروختند

همه عنبر و زعفران سوختند

پرستیدن مهرگان دین اوست

تن‌آسانی و خوردن آیین اوست

اگر یادگار‌ است از او ماه مهر

بکوش و به رنج ایچ منمای چهر

)فردوسی، ۱۴۰۰: ۸۹(

نماد  را  او  که  شاهنامه،  در  فریدون  روایت 

بنیان  می‌داند،  ضحاک  سلطه  از  مردم  رهایی 

اسطوره‌ای مهرگان را با تجربه‌های اجتماعی گره 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

76

می‌زند. بر اساس این روایت، مردم با همبستگی 

و قیام گروهی، همراهی با فریدون را برگزیدند 

و بدین‌سان در فرایند سرنگونی ضحاک نقشی 

تعیین‌کننده ایفا کردند. همین عنصر مشارکت 

گروهی در پیروزی بر ظلم، مهرگان را به نماد 

در  ساخت.  بدل  اجتماعی  اتحاد  و  عدالت 

واقع، داستان فریدون بازنمایی ذهنیت گروهی 

مردمان آریاناست که باور داشتند بقای جامعه 

در گرو عدالت و همبستگی است.

ویژه  به  تاریخی  منابع  دیگر،  سوی  از 

مورخان  و  بیرونی  ابوریحان  گزارش‌های 

اسلامی چون طبری و مسعودی نشان می‌دهند 

به‌ویژه  و  اشکانی  هخامنشی،  دوره‌های  در  که 

در  رسمی  جشنی  به‌عنوان  مهرگان  ساسانی، 

آیین  این  از  پادشاهان  و  می‌شد  برگزار  دربار 

بهره  خود  سلطنت  به  مشروعیت‌بخشی  برای 

با  شاه  تا  بود  فرصتی  جشن  این  می‌گرفتند. 

حضور در میان مردم و پذیرش هدایا، چهره‌ای 

و  گذارد  نمایش  به  خود  از  بخشنده  و  عادل 

بدین  کند.  تقویت  را  موجود  اجتماعی  نظم 

از یک  فراتر  تاریخ،  ترتیب، مهرگان در عرصه 

آیینی سیاسی  به  جشن کشاورزی عمل کرد و 

ـ اجتماعی بدل شد که هم حافظه اسطوره‌ای 

جامعه را بازتاب می‌داد و هم کارکردی عینی در 

تثبیت پیوند میان حاکمان و مردم داشت.

یدون  تحلیل مهرگان در داستان فر
شاهنامه بر مبنای اندیشة دورکیم

جشن مهرگان در آریانای کهن آیینی فصلی 

یا کشاورزی است که از منظری دیگر، نمادی از 

تحولات اجتماعی و سیاسی شمرده می‌شود. در 

این جشن، پیروزی فریدون بر ضحاک به‌عنوان 

تجربه‌ای  و  عدالت  و  نظم  آغاز  ستم،  پایان 

می‌شد.  بازنمایی  پیروزی  و  شادی  از  گروهی 

وجه  سه  این  دورکیم،  جامعه‌شناسی  منظر  از 

جشن مهرگان )پایان ستم، آغاز نظم و عدالت، 

تجربه همگانی شادی( بیانگر کارکردهای آیینی 

در تقویت انسجام اجتماعی هستند: بازنمایی 

گروهی،  همبستگی  موجب  ظلم  شکست 

ارزش‌ها و هنجارها، و  تثبیت  تأسیس عدالت 

به تجربه »سرخوشی گروهی«  جشن مشترک 

می‌دهد  نشان  پیش‌درآمد  این  می‌شود.  منجر 

که بررسی مهرگان از این زاویه، فراتر از روایت 

تاریخی یا اسطوره‌ای، امکان فهم ابعاد اجتماعی 

و فرهنگی آن را فراهم می‌آورد.

داستان  فردوسی،  شاهنامه  در  ستم:  پایان 

ابدی  کشمکش  از  بازتابی  ضحاک  و  فریدون 

میان ستم و عدالت است. ضحاک با سلطه‌ای 

و  نابودی  به  را  جامعه  خون‌آشامانه،  و  مطلق 

ترس کشانده است، در حالی که فریدون نماد 

شورش علیه ظلم و بازگشت به نظم عادلانه به 

شمار می‌آید. پیروزی فریدون بر ضحاک، که 

مهرگان  جشن  با  آن  زمان  اساطیری  منابع  در 

هم‌زمان دانسته شده، تنها یک دگرگونی فردی 

»پیروزی  یک  به‌مثابه  بلکه  نبود،  قدرت  در 

گروهی« تجربه شد. مردم در این فرایند، هم از 

طریق قیام علیه ضحاک و هم از طریق برپایی 

انسجام  و  هویت  بازتولید  در  مهرگان،  جشن 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

77

اجتماعی خود مشارکت کردند.

آغاز عدالت: در شاهنامه، بر تخت نشستن 

جشن  با  ضحاک  سرنگونی  از  پس  فریدون 

مهرگان پیوند خورده و این همزمانی را می‌توان 

نمادی از آغاز عدالت دانست. از دیدگاه دورکیم، 

در  که  داشت  آیینی  کارکردی  لحظه‌ای  چنین 

آن نظم اجتماعی جدید مشروعیت می‌یافت. 

حضور مردم در آیین مهرگان به معنای مشارکت 

آنان در تثبیت ارزش عدالت و تأیید حاکمیت 

برخلاف سلطه ضحاک  که  بود؛ حاکمیتی  نو 

بر پایة همبستگی گروهی و ارزش‌های مشترک 

تعریف می‌شد. آیین مهرگان در این معنا نه تنها 

به‌مثابه  بلکه  می‌داد،  بازتاب  را  پیروزی  شادی 

نماد عدالت، معیاری تازه برای نظم اجتماعی 

و  پذیرش  در  را  جامعه  افراد  و  می‌کرد  ایجاد 

درونی‌سازی این ارزش مشترک یاری می‌رساند. 

بدین‌گونه، جشن مهرگان نقش نهادی یافت که 

در چارچوب تحلیل دورکیم، آغاز عدالت را از 

سطح یک تغییر سیاسی به تجربه‌ای گروهی و 

اجتماعی  را در حافظه  آن  و  داد  ارتقا  فرهنگی 

پایدار ساخت.

پیروزی و شادمانی گروهی: از منظر نظریة 

شاهنامه‌ای  روایت  این  در  مهرگان  دورکیم، 

او  که  می‌کند  ایفا  را  آیینی  کارکرد  همان   
ً
دقیقا

نخست،  برمی‌شمرد:  اجتماعی  مناسک  برای 

با  مردمان  زیرا  اجتماعی؛  همبستگی  تقویت 

شرکت در آیینی مشترک، خاطره پیروزی بر ظلم 

تعلق  و  بازآفرینی کردند  به صورت گروهی  را 

شده(  رها  )جامعه  واحد  کل  یک  به  خویش 

تجربة سرخوشی  دوم،  نمایش گذاشتند.  به  را 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

78

گروهی)collective effervescence(؛ 

مشترک  شادی  و  شور  در  مردم  که  لحظه‌ای 

غوطه‌ور شدند و فراتر از فردیت، خود را بخشی 

سوم،  یافتند.  تازه  نظم  و  عمومی  پیروزی  از 

به  مهرگان  هنجارها؛  و  ارزش‌ها  انتقال  نقش 

همبستگی  که  می‌کرد  یادآوری  بعد  نسل‌های 

در برابر ستم و پاسداشت عدالت، ارزش‌های 

محوری زندگی گروهی است. بدین‌سان، جشن 

مهرگان در شاهنامه، نمایشگاهی از کارکردهای 

اجتماعی آیین‌ها در معنای دورکیمی آن است: 

آیینی که با بازنمایی پایان ستم و آغاز عدالت، 

همبستگی جامعه را بازتولید می‌کند و استمرار 

فرهنگی آن را تضمین می‌سازد.

ابعاد اجتماعی و فرهنگی آیین مهرگان
سفرة مهرگان، نماد تقسیم عادلانه نعمت
و  خوراک‌ها  گستردگی  با  مهرگان،  سفره 

چیدمان ویژه، بخشی از مناسک جشن محسوب 

می‌شد، که به‌عنوان نمادی اجتماعی و فرهنگی 

عمل می‌کرد و نشان‌دهنده ارزش‌های عدالت و 

همبستگی بود. خوان و سفره مهرگانی و شعایر آن 

تا همین نیم قرن اخیر، با توجه و گستردگی میان 

ایران برگزار می‌شد)مهدوی، ۱۴۰۱:  زرتشتیان 

نمادهای  و  آیین‌ها  دورکیم،  منظر  از   .)۵۰۸

بازتولید هنجارها  گروهی کارکردی کلیدی در 

در  مشارکت  و  دارند  اجتماعی  ارزش‌های  و 

آنها موجب تقویت پیوند میان اعضای جامعه 

متوازن  تقسیم  مهرگان،  سفره  در  می‌شود. 

1 
 

 شمار عنصر سفره مهرگان نماد کارکرد اجتماعی و فرهنگی (براساس دورکیم)
هاي زمین و ضرورت همکاري بازنمایی نعمت

 توزیع منابعی؛ یادآوري عدالت در گروه
فراوانی و برکت 

 طبیعت
انار، سیب، گردو، 

 بادام، انجیر
1 

اد ی و وابستگی متقابل افرگروهتثبیت ارزش کار 
 یگروهدر جامعه؛ یادآوري نظم و تداوم زندگی 

ارتباط انسان با 
 زمین و شکرگزاري

 2 نان، گندم، جو

ی و بازتولید انسجام گروهایجاد سرخوشی 
 یگروهاجتماعی؛ تجربه هیجان مشترك 

شادي و شیرینی 
 زندگی

 3 حلوا، شکرپاره، مربا

تداوم زندگی و پیوند میان مردم و طبیعت؛ 
 تقویت نمادهاي اجتماعی مرتبط با مهر و تقدس

 پاکی و حیات
آب، شیر، 

هاي گیاهی نوشیدنی
 ايیا میوه

4 

و سیاسی؛ نمایش هاي اجتماعی بازتولید ارزش
 مشروعیت حاکم و همبستگی میان شاه و مردم

عدالت و 
 مشروعیت شاه

هدایا و اشیاي 
 کوچک

5 

ی؛ ایجاد فضاي بصري گروهنماد زیبایی و نشاط 
 یگروهبراي همبستگی و شادي 

زندگی، طراوت، 
 امید

 5 ها و گیاهان سبزگل

 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

79

خوراک و ارائه هدایا به همه گروه‌ها، بازنمایی 

آشکار مفهوم »تقسیم عادلانه نعمات« و تاکید 

باعث  آیینی  چنین  بود.  اجتماعی  عدالت  بر 

می‌شد که ارزش همبستگی و توجه به دیگران، 

بلکه  به‌صورت یک دستور اخلاقی صرف،  نه 

در ذهن  و گروهی  تجربه‌ای مشترک  از طریق 

سفره  ترتیب،  بدین  گردد.  تثبیت  افراد  رفتار  و 

و  آموزشی  کارکرد  از  بارز  نمونه‌ای  مهرگانی 

اجتماعی آیین‌هاست که دورکیم برای مناسک 

جامعه  که  جایی  می‌کند؛  توصیف  گروهی 

و  نمادها  قالب  در  را  خود  بنیادین  ارزش‌های 

عمل مشترک بازتولید می‌کند.

لباس نو و رنگ ارغوانی: نمادهای 
بازنمایی نظم اجتماعی

رنگ  از  استفاده  و  نو  لباس  پوشیدن 

از یک سنت  فراتر  ارغوانی در جشن مهرگان، 

نمادین  کارکردی  آیینی،  یا  زیبایی‌شناسیک 

نگاه  از  داشت.  اجتماعی  نظم  بازتولید  در 

ابزارهایی  دورکیم، آیین‌ها و نمادهای گروهی، 

هنجارهای  و  ارزش‌ها  تثبیت  و  بازنمایی  برای 

مشارکت  فرآیند  این  در  و  هستند  اجتماعی 

گروهی افراد را تقویت می‌کنند. لباس نو و رنگ 

 با شکوه و جایگاه اجتماعی 
ً
ارغوانی، که معمولا

ارتباط داشت، نقش بصری و نمادین در نمایش 

وحدت جامعه و سلسله مراتب مشروع قدرت 

ایفا می‌کردند. این نمادها، ضمن ایجاد حس 

یادآوری  افراد  به  گروهی،  مشارکت  و  تعلق 

و  مشروعیت  اجتماعی،  نظم  که  می‌کردند 

و  هنجارها  رعایت  طریق  از  گروهی  هویت 

ارزش‌های مشترک حفظ می‌شود. بدین ترتیب، 

این عناصر فرهنگی و بصری، نمونه‌ای روشن 

اجتماعی  نظم  بازتولید  در  آیین‌ها  کارکرد  از 

مناسک  برای  دورکیم  که  همان‌گونه  هستند، 

گروهی توضیح می‌دهد.

موسیقی، شعر و آیین‌های شادی‌آور: ایجاد 

سرخوشی گروهی

موسیقی، شعر و آیین‌های شادی‌آور در جشن 

مهرگان نقش مهمی در ایجاد تجربه مشترک و 

منظر  از  داشتند.  اجتماعی  پیوندهای  تقویت 

دورکیم، آیین‌های گروهی با برانگیختن هیجان و 

شور همزمان در میان شرکت‌کنندگان، زمینه‌ای 

 collective(»گروه »سرخوشی  تجربة  برای 

effervescence( فراهم می‌کنند؛ لحظه‌ای که 

افراد فراتر از فردیت خود، خود را عضوی از یک 

مهرگان،  در  می‌کنند.  احساس  اجتماعی  کل 

آیینی،  نمایش‌های  و  سرود  موسیقی،  اجرای 

می‌کرد  متحد  گروهی  تجربه  یک  در  را  مردم 

اجتماعی  انسجام  و  شادی  تعلق،  احساس  و 

یک‌سو  از  فعالیت‌ها  این  می‌نمود.  تقویت  را 

سوی  از  می‌کردند،  ایجاد  سرگرمی  و  لذت 

دیگر به عنوان ابزار نمادین بازتولید ارزش‌ها و 

هنجارهای اجتماعی عمل می‌کردند؛ تجربه‌ای 

که به جامعه یادآوری می‌کرد مشارکت، وحدت 

اجتماعی‌اند.  پایداری  پایه‌های  همبستگی  و 

بدین ترتیب، موسیقی و شعر در مهرگان نمونه‌ای 

بارز از کارکرد دورکیمی آیین‌ها در تثبیت هویت 

و انسجام گروهی به شمار می‌روند.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

80

نتیجه‌گیری
بر مبنای چارچوب نظری دورکیم، آیین‌ها و 

جشن‌های گروهی نه تنها رویدادهای فرهنگی 

کارکردی  ابزارهایی  بلکه  هستند،  تفریحی  یا 

هنجارهای  و  ارزش‌ها  تثبیت  و  انتقال  برای 

مهرگان  جشن  می‌شوند.  محسوب  اجتماعی 

همچون  نمادینی  عناصر  با  کهن،  آریانای  در 

ارغوانی،  رنگ  نو،  لباس  مهرگانی،  سفرة 

موسیقی، شعر و آیین‌های شادی‌آور، به بازتولید 

و آموزش ارزش‌هایی چون عدالت، وفاداری و 

همبستگی می‌پرداخت. مشارکت گروهی مردم 

آیین‌ها تجربه‌ای مشترک ایجاد می‌کرد  این  در 

دستوری،  صورت  به   
ً
صرفا نه  را  ارزش‌ها  که 

بلکه از طریق تجربه ملموس و هیجانی منتقل 

یک  به‌مثابه  مهرگان  ترتیب،  بدین  می‌ساخت. 

نهاد فرهنگی-اجتماعی، زمینه تقویت هویت 

گروهی و انسجام جامعه را فراهم می‌کرد و نشان 

می‌توانند  چگونه  گروهی  آیین‌های  که  می‌داد 

را  جامعه  یک  اجتماعی  و  اخلاقی  پایه‌های 

تثبیت کنند. استفاده از چارچوب نظری دورکیم 

در تحلیل این آیین‌ها اهمیت ویژه‌ای دارد، زیرا 

امکان فهم لایه‌های نمادین و گروهی جشن‌ها را 

فراهم می‌سازد و نشان می‌دهد چگونه مشارکت 

انسجام  تثبیت  به  آیین‌ها  و  نمادها  گروهی، 

نکته  این  می‌کنند.  کمک  اجتماعی  هویت  و 

همچنین یادآور اهمیت امروزین مهرگان است؛ 

و  گروهی  شادی  عدالت،  مانند  ارزش‌هایی 

بازتولید  جشن  این  بستر  در  که  همبستگی 

می‌شدند، همچنان می‌توانند الهام‌بخش جامعه 

و  اجتماعی  پیوندهای  بازسازی  در  انسانی 

فرهنگی و تقویت حس تعلق گروهی باشند.

سرچشمه‌ها:
شاهنامه.  فردوسی)۱۴۰۰(.  ابوالقاسم، 

تصحیح جلال خالقی مطلق. جلد یکم. تهران: 

سخن.

کار  تقسیم  درباره  امیل)۱۳۹۸(،  دورکیم، 

اجتماعی، ترجمه باقر پرهام، تهران: نشر مرکز.

حیات  بنیانی  صور   ،)1383( امیل  دورکیم، 

دینی، ترجمه باقرپرهام، تهران: نشرمرکز.

جشن  و  شماری  )۱۳۹۰(.گاه  هاشم.  رضی، 

های ایران باستان. تهران: بهجت

و  ها  جشن   .)۱۴۰۱( الدین.  حسام  مهدوی، 

آیین های ایرانی. تهران: ابریشمی.

آتش:  های  جشن   ،)۱۳۸۴( هاشم.  رضی، 

)جشن مهرگان، جشن شب یلدا، جشن سده، 

پنجه، چهاررشنبه سوری(. چاپ سوم،  تهران: 

بهجت.

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

81

چکیده
مورد  و  مهم  موضوعات  از  ارتباطات 

دررشته‌های  است  زبان‌شناسی  توجه 

مختلف علوم انسانی و اجتماعی برای 

اندیشه‌های  بیان  و  اطلاعات  انتقال 

تأثیرگذاری  جهت  ذهنی  و  درونی 

از  یکی  پیام‌رسانی  می‌گیرد.  صورت 

زندگی  در  ارتباطات  برقراری  راه‌های 

روزمرۀ مردم بوده که اطلاعات را از یک 

فرستنده به یک گیرنده انتقال می‌دهد. 

این پدیده در آثار ادبی، داستانی و شعری 

نیز حضور دارد. شاهنامۀ فردوسی یکی 

حوزۀ  در  جهان  ادبی  شاهکار‌های  از 

آن‌جایی  از  و  است  داستانی  و  ادبی 

و  گفت‌وگو‌ها  محور  بر  داستان‌ها  که 

ارتباطات می‌چرخد، هدف این مقاله 

اساس  بر  ارتباطات  و  پیام‌ها  بررسی 

فریدون  داستان  گفت‌وگوهای  تحلیل  
کوبسن یا ارتباطی  نظریۀ  اساس  بر 

نادیا صدیقی 
دانشجوی دکتری ادبیات فارسی دانشگاه خوارزمی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

82

نظریۀ شش عنصر ارتباطی یاکوبسن)فرستنده، 

و  تماس(  مجرای  کد،  زمینه،  پیام،  گیرنده، 

ارجاعی،  عاطفی،  )کوششی،  کارکردهای 

همدلی، فرازبانی، شعری( در داستان فریدون 

دو  به  ارتباطات   فریدون  داستان  در  است. 

صورت مستقیم و غیرمستقیم صورت می‌گیرد. 

یاکوبسن  ارتباطی  یا  کلامی  نظریۀ  اساس  بر 

پیام‌رسانی؛ در داستان فریدون بنابر وجه داستانی 

و ایجاد ارتباط فرستنده، گیرنده بین فریدون و 

پسرانش هرکدام هم فرستنده‌اند و هم گیرنده. 

این ارتباط گاه به صورت غیرمستقیم با استفاده 

از نقش شخص سومی که به‌نام برید و میانجی 

یاد می‌شود به وسیلۀ  نامه صورت می‌گیرد. کد 

ارتباطی در این ارتباطات، زبان است و مجرای 

تماس، نامه و سخن. پیام‌ها بیش‌تر در زمینۀ، 

آغاز جنگ، کین‌خواهی، نا پایداری دنیا، صلح 

پیام‌ها؛  و لشکرکشی می‌باشد. کارکرد و نقش 

ارجاعی، عاطفی و کوششی یا احساسی است. 

یاکوبسون،  فریدون،  داستان،  کلیدواژه‌ها: 

نظریه‌ی ارتباطی

مقدمه
آثار حماسی تبلور هویت تاریخی و روح جمعی 

مردمی است که هزارها سال در کنارهم سابقۀ 

زندگی اجتماعی مشترک داشته‌اند. این نوع بیان 

ادبی از هزار توی شبکۀ حیات مادی و تار و پود 

ذهن و خیال ملیون‌ها انسان گذرکرده، تغییر و 

تحول یافته و در نهایت به‌صورت امزوزین نمود 

یافته است)شالیان،1387: 52(. حماسه یکی 

توصیف  بر  مبتنی  که  است  وصفی  اشعار  از 

و  افتخارات  و  مردانگی‌ها  و  پهلوانی  اعمال 

بزرگی‌های قومی یا فردی می‌باشد؛ قسمی که 

همه مظاهر زندگی را شامل می‌شود. در اشعار 

احساسات  و  عواطف  هیچ‌گاه  شاعر  حماسی 

دخیل  داستان  اصل  در  را  خود  شخصی 

تغییر  را  آن  خود  خواستۀ  براساس  نمی‌سازد، 

نمی‌دهد. در سرگذشت و یا شرح قهرمانی‌های 

پهلوانان و کسانی که توصیف می‌کند، دخالت 

داوری  موردشان  در  خود  میل  به  و  نمی‌کند 

نمی‌کند)صفا،1400: 24(.

و  پچیده‌ترین  از  یکی  فردوسی  شاهنامۀ 

ادب  پهنۀ  در  حماسی  متن‌های  رازآمیزترین 

شود  گفته  اگر  نیست  گزاف  و   است  پارسی 

همان  نیز  پارسی  ادبی  متن  ناشناخته‌ترین  که 

این  زیرا  53ـ56(؛  است)کزازی،1370: 

به کاوش  نیاز  اثر چون جهان بزرگی است که 

مورد  در  مقاله  صدها  اکنون  تا  دارد.  فراوان 

داستان‌های شاهنامه نگارش یافته به قول سجاد 

شرح‌های  بر  شاهنامه  یادداشت‌های  آیدنلو: 

دیگر برتری دارد؛ زیرا هم بر پایۀ متن انتقادی 

و پیراسته فراهم آمده و هم یکی از جامع‌ترین 

دلایل  آن‌ها،  از  برخی  ریشه‌شناسی  به  شروع 

اصالت برخی گزینش‌ها بررسی توالی ابیات، 

و  بلاغی  و جنبه‌های  دستوری  نکات  به  اشاره 

ساخت‌های  ژرف  توضیح  و  زیبایی‌شناختی 

ابیات)آیدنلو،  از  برخی  و  آیینی  اسطوره‌ای 

جهان  شاهنامه  داستان‌های   ،)56  :1385

ریاحی:  محمدامین  قول  به  که  است؛  ادبیات 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

83

»شاید داستان‌های شاهنامه تنها نمونه‌هایی در 

و  اصول  با  منطبق  که  باشد  فارسی  کهن  ادب 

ضوابط نقد ادبی جهانی است«)ریاحی،1401: 

از  که  شیرین  داستان‌های  از  یکی   .)262

تراژیدی‌های شاهنامه به شمار می‌رود؛ داستان 

فریدون است. 

پس از جمشید بزرگ‌ترین پادشاه و پهلوان 

داستانی ایران در حماسۀ ملی ما فریدون است. 

مادرش  و  آبتین  پسر  جمشید  نژاد  از  فریدون 

فرانک است. آبتین را ضحاک کشت، مغز او را به 

مارها داد و فرانک به بیشه‌ای فرار کرد و فریدون 

را به پرمایۀ نگهبان سپرد. او با شیر پرمایه بزرگ 

فرانک  را  شد. وقتی ضحاک خبر شد فریدون 

بزرگ  فریدون  وقتی  کشت.  نیز  را  پرمایه  برد، 

شد، به‌خون‌خواهی پدر برخاست و کاوۀ آهنگر 

نیز قیام کرد و با فریدون همراه شد، فریدون به 

جایگاه ضحاک هجوم آورد و ارنواز و و شهرناز را 

در نکاح خود در آورد و ضحاک را به کوه دماوند 

در غاری به بند بست. فریدون سه پسر داشت 

به‌نام‌های ایرج، سلم و تور، و دختران شاه یمن را 

به هر سه خواستگاری، و ممالک خود را بین سه 

پسر خود تقسیم کرد. تور و سلم؛ ایرج را بر سر 

ممالک کشتند و فریدون به‌دست منوچهر کین 

ایرج را گرفت و شاهی را به منوچهر سپرد و در 

گذشت)صفا،1400: 450(.

بیان مسأله
سال  در  ایران  بزرگ  شاعر  و  حکیم  فردوسی 

با سراشیبی و زوال دولت  329ه‍.ق. هم‌زمان 

گشود.  جهان  به  چشم  باژ  روستای  در  ایرانی 

فردوسی خالق حماسۀ بزرگی است که فرهنگ 

و آداب ایران و زبان فارسی را با خلق خود حفظ 

کرده، پرورش داده و نماد اساطیر و تاریخ زندگی 

مردم ایران تبدیل کرده است. این اثر بزرگ در 

کاوش  مورد  محققان  سوی  از  تاریخ  جریان 

و  داخلی  پژوهش‌گران  و  گرفته  قرار  تحقیق  و 

آن  مختلف  جهت‌های  از  مدت‌ها  خارجی 

تحقیق  جای  فردوسی  شاهنامۀ  کاویده‌اند.  را 

بیش‌تر را داشته که حتی می‌شود آن را براساس 

نیز کاوید.  ادبی و ساختاری غربی  نظریه‌های 

یکی از مسایل نگاه به شعر و زبان فردوسی در 

ایجاد چگونگی ارتباطات بر اساس نظریه‌های 

مورد  مهمی  مسألۀ  مقاله  این  در  است.  غربی 

بررسی قرار می‌گیرد که هیچ محققی تا به حال 

نپرداخته  فردوسی  حماسی  شاهکار  در  بدان 

براساس  فریدون  داستان  مقاله  این  در  است. 

قرار  تحلیل  مورد  یاکوبسن  ارتباطی  نظریۀ 

کارکردهای  با  ارتباطی  و شش عنصر  می‌گیرد 

پیام‌ها مورد بررسی قرار می‌گیرد.

پیشنۀ تحقیق
مورد  در  تاریخ  گذر  در  شد  گفته  چنان‌که  

شاهنامه و زبان و شعر این اثر بزرگ کتاب‌ها و 

مقالات مهمی نوشته شده است؛ اما هیچ اثری 

نیست که به موضوع تحلیل پیام‌ها و ارتباطات 

در شاهنامه بر اساس نظریۀ ارتباطی یاکوبسن 

پرداخته باشد. چند مقاله‌ای که به پیام‌رسانی و 

خبررسانی در شاهنامه اشاره دارند در این جا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

84

مورد معرفی قرار می‌گیرند.‌

از  »خبررسانی  نام  تحت  پژوهشی  مقالۀ 

آینده در شاهنامه بر پایۀ فال و تفأل« از محمد 

بهار سال 1397 در فصل‌نامۀ  پاک‌نهاد که در 

مقاله  این  است،  رسیده  چاپ  به  خبری  علوم 

خبررسانی را در شاهنامه در معنای پیشگویی 

از آینده تعریف کرده و به تحلیل فال‌ها پرداخته 

جهان  دو  آمیزش  از  که  »شاهنامه  است: 

واقعیت و فراواقعیت؛ یعنی تدبیر و تقدیر شکل 

کردارهای  از  یکی  است...»پیشگویی  گرفته 

شاهنامه  در  واقعیتی  فرا  یا  مابعدالطبیعی 

است«)پاک‌نهاد، 1397: 3(.

تحلیل  و  نام»بررسی  تحت  دیگری  مقالۀ 

شیوه‌های ارسال پیام در شاهنامه فردوسی« از 

ندا یاسین و کامران پاشایی فخری نیز به چاپ 

رسیده است. در این مقاله به بررسی شیوه‌های 

ارسال پیام، زیبایی‌ها و ظرافت‌های ارسال پیام 

و  است)یاسین  پرداخته  فردوسی  شاهنامه  در 

پاشایی فخری(.

یدون ارتباطات و انواع آن در داستان فر
موضوعات  از   )Communication( ارتباط 

گوناگون  دررشته‌های  زبان‌شناسی  توجه  مورد 

تعاریف  و  است  اجتماعی  و  انسانی  علوم 

متعددی برای آن ارائه شده است. شاید ارسطو 

فیلسوف یونانی، نخستین کسی باشد که دربارۀ 

ارتباط سخن گفته است. او در کتاب ریطوریقا 

»ارتباط  گوید:  مورد  این  در   )Rhetoric(

عبارت است از جست‌وجو برای دست‌یافتن به 

کلیه وسایل و امکانات موجود، برای ترغیب و 

اقناع دیگران«)محسنیان،1368: 43(. بسیاری 

تا  است  شده  بیان  ارتباط  برای  که  تعاریفی  از 

حدودی تحت تأثیر نظریۀ ارسطو است که بر 

تأثیرگذاری تأکید دارد. به‌عنوان نمونه، کلودشن 

در کتاب نظریه‌های ریاضی ارتباط می‌نویسد: 

که  است  روش‌هایی  تمام  از  عبارت  ارتباط 

ذهن  برای  ذهنی  است  ممکن  آن  طریق  از 

دیگر تأثیر بگذارد. این عمل نه تنها با نوشته یا 

صحبت‌کردن، بلکه حتی با موسیقی، هنرهای 

تصویری، تئاتر، و همه رفتارهای انسانی عملی 

ارتباط  ابزارهای  بنابراین   .)44 است)همان، 

وسیلۀ  به  تنها  نه  آدمیان  اند.  گوناگون  بسیار 

گفتار  یعنی  آن؛  اساسی  ابزارهای  و  زبان  نظام 

بدن،  اندام  اشارات  یاری  به  بلکه  نوشتار؛  و 

نشانه‌های  نظام  خوراک،  نظام  پوشاک،  نظام 

نظام  تا  ابتدایی  اقوام  سیماچه‌های  از  فرهنگی 

ارتباط  یکدیگر  با  معاصر  تجریدی  نقاشی 

ارتباط   .)12 می‌کنند)احمدی،1370،  برقرار 

بیان  برای  باید  انتقال اطلاعات  است که   فن 

اندیشه‌های درونی و ماندگاری آن‌ها، دست به 

نگارش زد. تصاویری را از زندگی واقعی خود، 

مذهبی،  آیین‌های  اعتقادات،  محیط،  دیگران، 

شکار  و  رزم  صحنه‌های  جادویی،  رقص‌های 

را برای ارتباط کتبی فراهم کرد و خط تصویری 

را  نگارش  تلاش  اثر  بر  بالآخره  و  شد  ایجاد 

اندیشه‌های  خلق  به  آن  تعقیب  به  کرد،  ایجاد 

خود دست یافت)بساک و عشقی،1398: 2(.

و  آغاز  کران‌دار)دارای  حجم  پیغام  یا  پیام 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

85

فرستنده  یک  از  که  است  اطلاعات  از  پایان( 

روش‌های  می‌شود.  فرستاده  گیرنده  یک  به 

متعددی برای ارسال پیام وجود دارد، در قدیم 

پرند‌ه‌های  یا  و  پیک‌ها  به وسیلۀ  پیام‌ها  بیش‌تر 

می‌توان  امروزه  می‌شد.  فرستاده  نامه‌رسان 

پیام‌ها را از راه‌های الکترونیک با تلفن، ایمیل 

به  را  پیام  ارسال  کرد.  ارسال  دیگر ‌راه‌ها  و 

صورت کلی  می‌توان در چهار نحله دسته‌بندی 

طریق  از  2ـ  انسانی  عوامل  طریق  از  کرد.1ـ 

عوامل ماورایی 3ـ از طریق عوامل طبیعی 4ـ 

 .)85 حسی)خیریه،1487:  عوامل  طریق  از 

وقتی صحبت از ارتباطات و طریقه‌های ارسال 

پیام در میان است، بدون شک که خود انسان 

در این میان نقش اساسی را انجام خواهد کرد. 

یعنی این‌که قبل از ابداع هر نوع آلت یا روشی 

برای ایجاد ارتباط بین انسان‌ها، چه به‌صورت 

ایما در شکل اولیۀ آن  و چه به‌صورت مکالمه 

و ارتباط کلامی، در رتبۀ اول شیوه‌های ارتباط 

وفور  به  شاهنامه  حماسی  آثار  در  است.  بوده 

به  پیام  ارسال  شیوه‌های  مختلف  اشکال  در  و 

وسیلۀ عوامل انسانی رخ می‌دهد و در داستان‌ها 

همه اطلاعات و پیغام‌ها در کلام آدمی جاری 

آن  در  انسان  که  پیام  روش‌های  انواع  است. 

و  پوزش، خروش  و  امان‌خواهی  دخیل است: 

فرستاده،  ارسال  دیده‌بانی،  رجزخوانی،  فریاد، 

پیک‌سوار. مژده‌دادن،  خبرچین،  و  جاسوس 

چون  فخری،بی‌تا:2ـ3(،  پاشایی  و  )یاسین 

شاهنامۀ فردوسی از متون داستانی است که فن 

ارتباط و پیام‌رسانی را در آن به وفور می‌توان دید، 

بنابراین نیاز به بررسی بر پیام‌رسانی  و ارتباطات 

دارد.

چگونگی ارتباط بین افراد در داستان فریدون 

و شاهنامه را به‌صورت کل، می‌توان با توجه به 

چگونگی ایجاد آن به ارتباط مستقیم و غیرمستقیم 

و از نظر انسان‌هایی که در آن شرکت دارند به 

ارتباط شخصی و غیرشخصی دسته‌بندی کرد. 

»ارتباط مستقیم و شخصی: ارتباطی است که 

بدون واسطه بین شخص پیام‌دهنده و شخص 

ارتباط  نوع  این  در  می‌شود.  ایجاد  پیام‌گیرنده 

 بین دو طرف مبادله می‌گردد و 
ً
پیام‌ها مستقیما

به همین جهت پیام‌دهنده و پیام‌گیرنده می‌توانند 

به نوبت نقش خود را تغییر دهند  و هرکدام به 

جای دیگری به‌صورت پیام‌گیرنده و پیام‌دهنده 

باشند. این نوع ارتباط در داستان موبد و فریدون 

می‌شود.  دیده  یمن  شاه  و  فریدون  داستان  و 

گاهی غیرممکن است پیام‌دهنده یعنی گوینده 

و بیان‌کننده شخص واحدی باشند؛ اما چندین 

نفر یا عده‌ای بیش‌تر پیام او را بشنوند مثل زمانی 

به چند  را  که شاه یمن جریان فرستادن جندل 

کنند.  قضاوت  هم  گفت  مشاورانش  از  نفر 

برخلاف  غیرشخصی:  و  غیرمستقیم  ارتباط 

ارتباط مستقیم دیگر جنبۀ شخصی ندارد؛ زیرا 

در چنین ارتباطی پیام‌دهندگان و پیام‌گیرندگان 

فن  به  نمی‌بینند.  یا  و  نمی‌شناسند  را  یک‌دیگر 

ایجاد یا بهبود رابطه میان دو نفر با دو گروه از 

سوی شخص سوم، میانجی‌گری می‌گویند. در 

میانجی را  فریدون موبد نقش  و  داستان موبد 

بین سلم و تور و پدرشان بازی می‌کند«)بساک، 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

86

و  ارتباطات مستقیم  این  عشقی،1398: 12). 

بر  شاهنامه  در  فریدون  داستان  در  غیرمستقیم 

اساس نظریۀ ارتباطی یاکوبسن تحلیل می‌شود.

یۀ ارتباطی یاکوبسن نظر
مسکو  در   1896 اکتبر  در  یاکوبسن  رومن 

موسسۀ  در  را  خود  تحصیلات  آمد  دنیا  به 

زبان‌های لازاوار آغاز کرد و در سال 1919 در 

دانشگاه  تطبیقی  و  تاریخی  زبان‌شناسی  رشتۀ 

مسکو به پایان رسانید. او یکی از بنیان‌گذاران 

حلقۀ زبان‌شناسی پراگ بود که در سال 1925 

یاکوبسن  کرد.  آغار  را  خود  فعالیت  بعد  به 

چکسلواکی  در  را   1939 تا   1920 سال‌های 

استاد  حاضر  قرن  سوم  دهۀ  در  و  کرد  سپری 

فقه‌اللغۀ روسی و ادبیات کهن چک در دانشگاه 

ماساریک چکسلواکی شد. جنگ دوم جهانی 

او را به اسکندیناوی کشانید در سال 1941 به 

انسانی  علوم  عالی  مدرسۀ  در  و  رفت  امریکا 

نیویورک و سپس در د انشگاه کلمبیا به تدریس 

زبان‌شناسی پرداخت. در سال 1949 با سمت 

استاد استادان در در دانشگاه هاروارد به تدریس 

زبان و ادبیات اسلاوی و زبان‌شناسی همگانی 

انستیتوت  در   1957 سال  از  و  شد  مشغول 

تکنالوژی ماساچوست نیز به تدریس و پژوهش 

یاکوبسن در 1982 در 86 سالگی  پرداخت. 

دیده  از جهان فروبست. وی نظریه‌های مهمی 

دارد. ارتباط کلامی یکی از نظریات  یاکوبسن 

است)کدکنی،1398: 348(.

در مورد ارتباط کلامی نظریه‌های متعددی 

تا  که  نظریه  کامل‌ترین  اما  است؛  مطرح شده 

اکنون دراین مورد ارائه گردیده از رومن یاکوبسن 

زبان‌شناس و ادیب روس است. وی نظریه‌های 

نظریۀ  ادبی،  نقد  واج‌شناسی،  مورد  در  مهمی 

ادبی، شناخت اسطوره‌ها و غیره بیان کرده است. 

یاکوبسن به هنگام طرح نقش‌های زبان، ابتدا 

نموداری کلی از روند ارتباط به‌دست می‌دهد. 

خلاصۀ این بحث را در مقالۀ »زبان‌شناسی و 

نظریۀ ادبی« او می‌توان یافت. به اعتقاد یاکوبسن 

 )Massage (هرگونه ارتباط کلامی از یک پیام

تشکیل شده که از سوی فرستنده)Sender( یا 

گوینده به مخاطب)Receiver( منتقل می‌شود. 

همراه  را  دیگر  عنصر  سه  باید  موفق  اتفاق  هر 

داشته باشد. 1ـ زمینه )مدلولی( )Context و 

به روشنی  را  آن  بتواند  Setting( که مخاطب 

از  مجموعه‌ای  یا   )Code( کد  2ـ  کند.  درک 

را  آن  مخاطب  و  گوینده  که  علایم  و  رمزگان 

 )Contact(»تماس« به  سرانجام  و  بشناسد 

نیاز است؛ یعنی مجرایی جسمی و پیوند روانی 

بین گوینده و مخاطب که امکان برقراری ارتباط 

77ـ76(،  سازد)یاکوبسن،1369:  میسر  را 

)احمدی،1370: 66ـ 65(.

عنصر،  شش  این  اساس  بر  یاکوبسن 

کارکردهای متفاوتی برای زبان قایل شد: 

 Referential function 1ـ کارکرد ارجاعی

اگر جهت‌گیری پیام به طرف زمینه باشد کارکرد 

یا  زمینه  دارد.  »ادراکی«  ارجاعی»صریح«، 

که  وقتی  است؛  به مصداق  بافت چیزی شبیه 

است)اسکولز،1379: 59(.  آن  بارۀ  در  گفته  



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

87

ارتباطی  نوع  هر  از  شالوده‌ای  ارجاعی  کارکرد 

است و روابط میان پیام و موضوعی را که پیام 

به آن ارجاع می‌دهد مشخص می‌کند و هدف 

حقیقی،  اطلاعات  فرمول‌بندی  در  آن  اساسی 

عینی، قابل مشاهده و اثبات‌پذیر در باب مرجع 

پیام است)گیرو،1380: 20(

Emotive Function 2ـ کارکرد عاطفی

می‌کند  بیان  آن‌چه  بارۀ  در  گوینده  نگرش 

در کارکرد عاطفی یا کارکردی که در زبان حال 

گوینده است، تجلی می‌یابد)یاکوبسن،1369: 

78(. این کارکرد روابط میان پیام و فرستنده را 

رقم می‌زند. هنگامی که ما ارتباط برقرار می‌کنیم 

بیان  پیام  بارۀ ماهیت مرجع  اندیشه‌هایی را در 

است؛  ارجاعی  کارکرد  به  مربوط  که  می‌کنیم 

اما در عین حال می‌توانیم نگرش خود را نسبت 

به موضوع هم ابراز کنیم و بگوییم که آن پدیده 

یا زیبا، مطلوب  یا بد، زشت  به نظر ما خوب 

یا منفور است؛ ولی نباید تجلی خود اندگیختۀ 

و  اجتماعی  احساسات، شخصیت، خاستگاه 

غیره را با استفاده‌ای که می‌توان به منظور ارتباط 

از آن‌ها کرد، یکسان قلمداد کنیم)گیرو، 1380: 

21ـ 20(. 

Conative Function 3ـ کارکرد کنشی

ترغیبی  و  کوششی  کنایی،  که  کارکرد  این 

را  گیرنده  و  پیام  میان  روابط  شده  ترجمه  نیز 

گاه  آ پیام‌هایی  چنین  هدف  می‌کند.  مشخص 

وایجاد  زندگی‌اش  موقعیت  به  مخاطب  کردن 

واکنش در او است و امروزه نقش بسیار مهمی 

در تبلیغات پیدا کرده است. این کارکرد »عقل 

گیرنده یا احساس او را آماج قرار می‌دهد«)گیرو، 

1380: 21(. کارکرد کنشی در بارزترین تجلی 

خود را در دستور زبان به صورت ندایی و وجه 

امری می‌یابد)یاکوبسن،1369: 79(. توجه به 

مخاطب و سعی در برانگیختن و ترغیب او در 

جهت پذیریش اندیشه‌ها و رفتار بر اساس آن‌ها 

جز ذات آثار تعلیمی است.

Phatic Function 4ـ کارکرد همدلی

این است که  پیام‌ها  از  هدف اصلی برخی 

یا آن را قطع  ارتباط را برقرار کنند، ادامه دهند 

از  اطمینان  حصول  برای  دیگر  بعضی  کنند. 

عملکرد مجرایی ارتباط است. مانند این جمله 

می‌شنوی؟«  را  »الو صدایم  تلفنی  مکالمۀ  در 

برخی پیام‌ها نیز با این هدف فرستاده می‌شوند 

که گوینده می‌خواهد توجه مخاطب را جلب 

کند یا مطمئن شود که او هم‌چنان به گفته‌هایش 

که  آن‌طور  می‌کنی؟(  گوش  دارد)مانند:  توجه 

شکسپیر گوید: »به من گوش بسپار!« یا واکنش 

این  »آهان!«  می‌گوید:  که  تلفنی  مخاطب 

کارکرد باب سخن‌گشایی زبان یا نقش همدلی 

ـ در ترجمۀ کوروش صفوی)1383: 32( و یا 

کارکرد کلامی در ترجمه بابک احمدی)1370: 

66( را در جملات و عبارات قالبی می بینیم که 

جزو آداب معاشرت است و به وفور بین افراد 

رد و بدل می‌شود؛ یعنی در گفت‌وگوهایی که 

 تطویل کلام است.
ً
منظور از آن‌ها صرفا

 Mentalinguistic زبانی  فرا  کارکرد  5ـ 

Function

هرگاه گوینده یا مخاطب یا هر دو احساس 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

88

که  رمزی  بودن  مشترک  از  است  لازم   ، کنند 

استفاده می‌کنند مطمئن شوند، جهت‌گیری پیام 

در  دارد.  فرازبانی  کارکرد  و  است  رمز  به‌سوی 

چنین شرایطی زبان برای صحبت‌کردن دربارۀ 

خود زبان به‌کار می‌رود و واژگان مورد استفاده 

شرح داده می‌شود. از نقش فرازبانی، به‌ویژه در 

برای  می‌شود.  استفاده  توصیفی  فرهنگ‌های 

نمونه جملۀ مانند:)عمو یعنی برادر پدر« نشان 

است)صفوی،1381:  زبانی  فرا  کارکرد  دهندۀ 

.)32

Poetic Function 6ـ کارکرد شعری

وقتی ارتباط کلامی صرفا به‌سوی پیام میل 

کند، یعنی وقتی پیام به خودی خود کانون توجه 

کارکرد  زبان  که  است  موقع  آن  می‌گیرد؛  قرار 

شعری یا ادبی می‌یابد. یاکوبسن نقش زیبایی 

آفرینی شعرـ یا به‌طور کلی هنر را کارکرد مسلط 

می‌داند)یاکوبسن،1369:  آن  تعیین‌کنندۀ  و 

86(. هر یک از شش عنصر با کارکردهای آن‌ها 

بررسی  علمی  به‌صورت  فریدون  داستان  در 

می‌گردد.

یۀ  یدون بر اساس نظر تحلیل داستان فر
ارتباطی یاکوبسن

در داستان فریدون پس از به قدرت رسیدن 

می‌شود،  ایجاد  که  ارتباطی  اولین  فریدون 

حضور بزرگان لشکر در حضور فریدون جهت 

پیام تهنیت در پادشاهی است. در ارتباط کلامی 

فرستنده بزرگان لشکر اند، گیرنده فریدون، پیام، 

خرسندی لشکریان و تهنیت دادن و نیک‌خواهی 

ارتباط  این  در  است.  تخت‌نشینی  از  فریدون 

زمینۀ کلام خرسندی از پادشاهی فریدون است، 

کد؛ زبان و واژگان است. مجرای تماس سخن 

در  حضور و پیشگاه فریدون. در این ارتباط دو 

نوع کارکرد کلامی وجود دارد. کارکرد ارجاعی 

یا  بافت و  به سوی زمینه،  پیام  که جهت‌گیری 

به  پیام  جهت‌گیری  است.»اگر  پیام  موضوع 

ارجاعی»صریح«  کارکرد  باشد  زمینه  طرف 

شبیه  چیزی  بافت  یا  زمینه  دارد.  »ادراکی«  و 

آن  بارۀ  در  گفته  وقتی‌که  است؛  مصداق  به 

دوم  کارکرد   .)59 است«)اسکولز،1379: 

این ارتباط کارکرد کنشی است و نقش ترغیبی 

دارد:»کارکرد کنشی در بارزترین تجلی خود را 

امری  ندایی و وجه  به صورت  در دستور زبان 

این  در  و  79(؛   :1369 می‌یابد«)یاکوبسن، 

قسمت  با استفاده از جملات ندایی و دعایی 

گاه می‌سازند. مخاطب و گیرنده را آ

 

بزرگان لشکر چو بشناختند      

 بر شهریار جهان تاختند

که ای شاه پیروز یزدان شناس         

ستایش مر او را و زویت سپاس

چنین روز روزت فزون باد بخت   

 بد اندیشگان را نگون باد بخت

ترا باد پیروزی از آسمان             

مبادا به جز داد و نیکی گمان 

)فردوسی، 1390: 32( 

جندل  و  فریدون  بین  دیگر  کلامی  ارتباط 

ارتباط فرستنده فریدون است و  این  است. در 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

89

جندل گیرنده و پیام در زمینۀ یافتن سه دختر با 

اصل و نژاد پادشاهی برای پسران فریدون. کد، 

زبان و مجرای تماس اصوات زبان و یا زبان به 

کلامی  ارتباط  این  در  است.  شفاهی  صورت 

بازهم کارکرد ارجاعی دارد که  تأکید کلام روی 

زمینه و یا بافت پیام است برای یافتن سه دختر 

سزاوار خاندان و فرزندان فریدون و کارکرد دیگر 

نیز کنشی است و با استفاده از دستور امری به 

جندل و یا مخاطب وی را ترغیب در امر انتخاب 

که  فرازبانی  کارکرد  همچنان  می‌کند.  خوب 

فرستنده لازم می‌داند به توصیف رمز بپردازد و 

زبان را شرح دهد.

فریدون از آن نامداران خویش                  

یکی را گرانمایه‌تر خواند پیش

کجا نام او جندل پر هنر                         

بهر کار دلسوز بر شاه بر

بدو گفت بر گرد گرد جهان                      

سه  دختر گزین از نژاد مهان

سه خواهر ز یک مادر و یک پدر              

پری‌چهره و پاک و خسرو گهر

بخوبی سزای سه فرزند من                    

چنانچون بشاید پیوند من

ببالا و دیدار هر سه یکی                     

که این را ندانند ازان اندکی

)فردوسی، 1390: 32(.

در گفت‌وگویی کلامی دیگر که بین جندل و 

شاه یمن صورت گرفت در این گفت‌وگو جندل 

به عنوان پیام رسان است. »وقتی برای شاهزاده 

پیامی ارسال می‌شد این پیغام از طریق فرد سومی 

که به آن برید می‌گفتند ارسال می‌شد. مبنی بر 

این‌که فرد نامه‌رسان پس از اجازۀ ورود بر درگاه 

شاه متن ارائه‌شده را در حضور شاه می‌خواند و 

ارتباط مکاتبه‌ای به‌صورت شفاهی به شاه انتقال 

این   .)9 عشقی،1398:  و  می‌ییافت«)بساک 

ارتباط که از طریق شخص سوم و یا نامه‌رسان 

صورت می‌گیرد، ارتباط غیرمستقیم است. در 

این ارتباط فرستنده؛ فریدون و گیرنده؛ شاه یمن 

شاه  و  فریدون  بین  پیوند  ایجاد  پیام  می‌باشد. 

به سه  یمن و موضوع در زمینۀ دادن سه دختر 

فرزند فریدون است؛ که با استفاده از کد زبانی 

و مجرای تماس بین فریدون و شاه یمن شخص 

سوم )پیام‌رسان و جندل( است. بازهم کارکرد 

ارجاعی دارد که جهت‌گیری پیام به‌سوی ایجاد 

پیوند است و همچنان کارکرد کنشی.

زمین را ببوسید و چربی نمود              

برآن کهتری آفرین برفزود

به‌جندل چنین گفت شاه یمن                   

که بی آفرینت مبادا دهن

چه پیغام داری چه فرمان دهی             

فرستادۀ گر گرامی رهی

بدو گفت جندل مه خرم بدی                

همیشه ز تو دور دست بدی

از ایران یکی کهترم چون شمن            

پیام آوریده به شاه یمن

درود فریدون فرخ دهم                     

سخن هرچه پرسند پاسخ دهم

ترا آفرین از فریدون گرد                

 بزرگ آنکسی کو  نداردش خرد



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

90

بدان ای سر مایۀ تازیان                   

کز اختر بدی حاودان بی‌زیان

مرا پادشاهی آباد هست                    

همان گنج و مردی و نیروی دست

ز هر کام و هر خواسته بی‌نیاز            

بهر آرزو دست ایشان دراز

مرا این سه گران‌مایه را در نهفت       

بباید کنون شاه‌زاده سه جفت

ز کار آگهان آگهی یافتم                 

بدین آگهی تیز بشتافتم

کجا از پس پرده پوشیده روی           

سه پاگیزه داری تو ای نامجوی

که ما نیز نام سه فرخ نژاد             

چو اندر خود آید نکردیم یاد

کنون این گرامی دو گونه گهر        

بباید بر آمیخت با یکدیگر

) فردوسی، 1390: 33(.

و  یمن  شاه  بین  که  دیگر  گفت‌وگویی  در 

اندیشمندان دربار یمن صورت می‌گیرد، در این 

گفت‌وگو فرستنده شاه یمن و گیرنده اندیشمندان 

پیوند  این  در  دادن  رأی  و  پیشگویی  پیام؛  اند. 

است در زمینۀ وصلت با دربار فریدون با استفاده 

از کد؛ زبانی و مجرای تماس؛ سخن در حضور 

و اصوات اند. در این گفت‌وگو نیز پیام ارتباط 

کارکرد ارجاعی و کنشی دارد.

بیامد در باردادن ببست                 

به انبوه اندیشگان در نشست

فراوان کس از دشت نیزه وران        

بر خویش خواند آزموده سران

نهفته برون آورید از نهفت     

همه رازها پیش ایشان بگفت

که ما را به گیتی ز پیون خویش    

سه شمعست روشن بدیدار پیش

فریدون فرستاده زی من پیام         

بگسترد پیشم یکی خوب دلم

همی کرد خواهد ز شرمم جدا          

یکی رای باید زدن با شما

فرستاده گوید چنین گفت شاه      

که ما را سه شاهست زیبای گاه

گراینده هر سه به پیوند من     

به سه روی پوشیده فرزند من

اگر گویم آری و دل ران تهی       

دروغم نه اندرخورد با مهی

وگر آرزوها سپارم بدوی    

شود دل پر آتش پر از آب روی

وگر سر بپیچم ز فرمان او   

به یک سو گرایم ز پیمان او

کسی کو بود شهریار زمین      

به بازیست با او سگالید کین

شنیدستم از مردم راه جوی 

که ضحاک را زو چه آمد بروی

ازین در سخن هرچه دارید یاد           

سراسر بمن بر بباید گشاد

جهان آزموده دلاور سران    

گشادند یک یک به پاسخ زبان

که ما همگنان آن نبینیم رای       

که هر باد را تو بجنبی ز جای

) فردوسی، 1390: 33ـ34(



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

91

شاه  سوی  از  که  دیگری  کلامی  ارتباط  در 

یمن  شاه  پیام  فرستنده  گرفت  صورت  یمن 

پیام درخواست  و  فریدون  پیام  گیرنده  و  است 

دیدار فرزندان فریدون در یمن از نزدیک است 

در زمینۀ ایجاد پیوند با استفاده از کد زبانی و 

مجرای تماس فریدون و شاه یمن جندل فرستادۀ 

باز هم روی  تأکید  پیام  این  فریدون است. در 

زمینه است و کارکرد ارجاعی دارد.

فرستادۀ شاه را پیش خواند            

فراوان سخن را بخوبی براند

که من شهریار ترا کهترم           

بهرچ او بفرمود فرمانبرم

بگویش که گرچه تو هستی بلند      

سه فرزند تو بر تو بر ارجمند

پسر خو گرامی بود شاه را            

به ویژه که زیبا بود گاه را

سخن هرچه گفتی پذیرم همی          

ز دختر من اندازه گیرم همی

اگر پادشاه دیده خواهد زمن            

و گر دشت گردان و تخت یمن

مرا خوارتر چون سه فرزند خویش      

نبینم به هنگام بایست پیش

پس ار شاه را اینچنین است کام            

نشاید زدن جز به فرمانش گام

به فرمان شاه این سه فرزند من              

برون آنگه آید ز پیوند من

کجا من ببینم سه شاه ترا                

فروزندۀ تاج و گاه ترا

بیایند هر سه به نزدیک من           

شود روشن این شهر تاریک من

شود شادمان دل به دیدارشان           

ببینم روان‌های بیدارشان

پس آنگه سه روشن جهانبین خویش       

سپارم بدیشان بر آیین خویش

)فردوسی،1390: 34(.

ارتباط کلامی دیگر که بین فریدون و فرزندان 

او است ارتباط سنتی است.»ارتباطات سنتی به 

طور عمده به ارتباطات انسانی، شفاهی، چهره 

اطلاق  گروهی  و  فردی  بی‌واسطۀ  و  چهره  به 

ابتدایی  و  ساده  ظاهر  علی‌رغم  که  می‌شود 

داشته  متنوعی  و  پیچیده  کارهای  می‌تواند 

این  در   .)4 عشقی،1398:  و  باشد«)بساک 

ارتباط فریدون فرستنده؛ فرزندانش گیرنده؛ پیام 

بیداری و آگاهی فرزندان از رفتن به دربار شاه 

یمن است در زمینۀ ایجاد وصلت با استفاده از 

کد زبانی و مجرای تماس سخن به‌طور شفاهی. 

در این ارتباط کارکرد کنشی  و ترغیببی است و 

نوعی تعلیم و ادب و خطاب و امر فرزندان در 

حضور شاه یمن است.

سه فرزند را خواند شاه جهان             

نهفته برون آورید از نهان

از آن رفتن جندل و رای خویش         

سخن‌ها همه پاک بنهاد پیش

چنین گفت کین شهریار یمن             

سر انجمن سررو سایه فکن

چو ناسفته گوهر سه دخترش بو د         

نبودش پسر دختر افسرش بود

سروش ار بیابد چو ایشان عروس         



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

92

دهد پیش هر یک مگر خاک بوس

ز بهر شما از پدر خواستم              

سخن‌های بایسته آراستم

کنون تان بباید بر او شدن         

بهر بیش و کم رای فرخ زدن

سراینده باشید و بسیار هوش              

به‌گفتار او بر نهاده دو گوش

) فردوسی، 1390: 35(

 در ارتباط کلامی دیگر یا گفت‌وگویی که در 

داستان فریدون بین شاه یمن و موبدان است، 

پیام؛  موبدان.  گیرنده؛  یمن،  شاه  فرستنده؛ 

آگاهی از وصلت است در زمینۀ دادن سه دختر 

به سه شاهزاده با استفاده از کد زبانی و مجرای 

تماس؛ سخن به صورت شفاهی است. در این 

است.»  عاطفی  و  ترغیبی  پیام  کارکرد  ارتباط 

در  می‌کند  بیان  چه  آن  بارۀ  در  گوینده  نگرش 

حال  زبان  در  که  کارکردی  یا  عاطفی  کارکرد 

گوینده است، تجلی می‌یابد)یاکوبسن،1369: 

فرستنده  و  پیام  میان  روابط  کارکرد  این   .)78

برقرار  ارتباط  ما  که  هنگامی  می‌زند.  رقم  را 

مرجع  ماهیت  بارۀ  در  را  اندیشه‌هایی  می‌کنیم 

پیام بیان می‌کنیم که مربوط به کارکرد ارجاعی 

است؛ اما در عین حال می‌توانیم نگرش خود 

را نسبت به موضوع هم ابراز کنیم و بگوییم که 

آن پدیده به نظر ما خوب یا بد، زشت یا زیبا، 

مطلوب یا منفور است؛ ولی نباید تجلی خود 

خاستگاه  شخصیت،  احساسات،  انگیختۀ 

می‌توان  که  استفاده‌ای  با  را  غیره  و  اجتماعی 

قلمداد  یکسان  کرد،  آن‌ها  از  ارتباط  منظور  به 

کنیم«)گیرو،1380: 21ـ 20( خرسندی خود 

را در این ارتباط و پیام اعلام می‌دارد.

به پیش همه موبدان سرو گفت   

که زیبا بود ماه را شاه جفت

بدانید کین سه جهانبین خویش         

سپردم بدیشان بر آیین خویش

)همان، 35(.

تور  به  سلم  از سوی  پیامی  که  ارتباطی  در 

فرستاده می‌شود و این پیام توسط یک فرستاده 

پیام‌رسان  و   میانجی‌گری  و  سوم  شخص  یا 

فرستاده می‌شود. سلم؛ فرستاده. تور؛ گیرنده. 

گاه‌کردن تور در زمینۀ انتخاب ‌کردن ایرج  پیام؛ آ

به پادشاهی ایران است. در قسمت اول کارکرد 

عاطفی است چون نگرش گوینده را در ارتباط 

به موضوع بیان می‌کند. همچنان کارکرد همدلی 

یا سخن‌گشایانه دارد. در اخیر که فرستنده )تور( 

کارکرد  سخن  می‌فرستد  پیام  گیرنده)سلم(  به 

کنشی پیدا می‌کند.

بجنبید مر سلم را دل ز جای            

دگرگونه‌تر شد به آیین و رای

دلش گشت غرقه به آز اندرون           

به اندیشه بنشست با رهنمون

نبودش پسندیده بخش پدر            

که داد او به کهتر پسر تخت زر

به‌دل پر ز کین شد به‌رخ پر ز چین          

فرسته فرستاد زی شاه چین

فرستاد نزد برادر پیام                  

که جاوید زی خرم و شادکام

بدان ای شهنشاه ترکان و چین          



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

93

گسسته دل روشن از به گزین

ز نیکی زیان کرده گویی  پسند            

منش پست و بالا چو سرو بلند

کنون بشنو از من یکی داستان             

گزین گونه نشنیدی از باستان

سه فرزند بودیم زیبای تخت               

یکی کهتر از ما برآمد ببخت

اگر مهتر من به سال و خرد                

زمانه به مهر من اندر خورد

گذشته ز من تاج و تخت و کلاه         

نزیبد مگر بر تو ای پادشاه

سزد گر بمانیم هر دو دژم          

کزین‌سان پدر کرد بر ما ستم

چو ایران و دشت یلان و یمن           

به ایرج دهد روم و خاور بمن

سپارد ترا مرز ترکان و چین           

که از تو سپهدار ایران زمین

بدین بخشش اندر مرا پای نیست            

به مغز پدر اندرون رای نیست

بخوبی شنیده همه یاد کرد                

سر تور بی‌مغز پر باد کرد

چو این راز بشنید تور دلیر               

برآشفت ناگاه برسان شیر

چنین داد پاسخ که با شهریار             

بگو این سخن هم‌چنین یاد دار

که ما را بگاه جوانی پدر                

بدین گونه بفریفت ای دادگر

درختیست این خود نشانده به‌دست          

کجا آب او خون و برگش کبست

ترا با من اکنون بدین گفتگوی            

بباید بروی اندر آورد روی

زدن رای هشیار و کردن نگاه             

هیونی فگندن به نزدیک شاه

زبان آوری چرب‌گوی از میان            

فرستاد باید بشاه جهان

به‌جای زبونی و جای فریب         

نباید که یابد دلاور شکیب

)فردوسی،1390: 36(.

پیام  انتقال  برای  موبدی  که  دیگر  ارتباط 

نقش  می‌رود،  فریدون  سوی  به  سلم  سوی  از 

میانجی‌گری دارد و ارتباط غیرمستقیم است که 

فرستاده پیام جنگ را با ایران به فریدون می‌برد 

در زمینۀ کین‌جویی برای انتخاب ایرج. ارتباط 

در این قمست ارتباط کاملی است: »در مواردی 

مثل گفت‌وگوی فریدون و موبد جریان ارتباط 

مورد  معنای  زیرا  برقرار می‌شود؛  کامل  به‌طور 

نظر را در ذهن موبد و حتی سلم و  تور که منبع 

اولیۀ این سخن بودند کامل می‌گوییم«)بساک 

طریق  از  ارتباط  این  و   .)11 عشقی،1398:  و 

صورت  موبد  میانجی‌گری  با  سومی  شخص 

می گیرد.»به فن ایجاد یا بهبود رابطه میان دو نفر 

یا دو گروه از سوی شخص سوم، میانجی‌گری 

موبد  فریدون  و  موبد  داستان  در  می‌گویند. 

نقش میانجی را بین سلم و تور و پدرشان بازی 

سلم؛  ارتباط  این  در  می‌کند«)همان:12). 

فرستنده. فریدون؛ گیرنده. پیام؛ جنگ با ایران 

در زمینۀ کین‌جویی از پدر بخاطر انتخاب ایرج 

مجرای  زبان.  کد؛  است.  ایران  پادشاهی  به 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

94

تماس؛ نامه است. سخن در این ارتباط کارکرد 

ارجاعی دارد؛ زیرا تأکید سخن روی زمینۀ پیام 

است.

گزیدند پس موبدی تیزویر                 

سخن‌گوی و بینا دل و یادگیر

ز بیگانه پردخته کردند جای               

سگالش گرفتند هرگونه رای

سخن سلم پیوند کرد از نخست            

ز شرم پدر دیدگان را بشست

فرستاده را گفت ره بر نورد               

 نباید که یابد ترا باد و گرد

چو آیی به کاخ فریدون فرود               

نخستین ز هر دو پسر ده درود

پس آنگه بگویش که ترس خدای          

بباید که باشد بهر دو سرای

جوان را بود روز پیری امید                

نگردد سیه موی گشته سپید

چه سازی درنگ اندرین جای تنگ            

که شد تنگ بر تو سرای درنگ

جهان مر ترا داد یزدان پاک                 

ز تاینده خورشید تا تیره خاک

همه بارز و ساختی رسم  و راه          

نکردی به فرمان یزدان نگاه

نجستی به‌جز کژی و کاستی            

نکردی ببخشش درون راستی

سه فرزند بودت خردمند و گرد           

بزرگ آمدت تیره بیدار خرد

ندیدی هنر با یکی بیشتر                  

کجا دیگری زو فرو برد سر

یکی را دم اژدها ساختی            

یکی را بابر اندر افراختی

یکی تاح بر سر ببالین تو            

برو شاد گشته جهان‌بین تو

نه ما زو به مام و پدر کهتریم           

نه بر تخت شاهی نه اندر خوریم

ایا دادگر شهریار زمین              

برین داد هرگز مباد آفرین

اگر تاج از آن تارک بی‌بها        

شود دور و یابد جهان زو رها

سپاری بدو گوشه‌ای از جهان         

نشیند چو ما از تو خسته نهان

وگرنه سواران ترکان و چین       

هم از روم گردان جوینده کین

فراز آورم لشگر گرز دار           

از ایران و ایرج بر آرم دمار

) همان:37(.

فریدون  سوی  از  پیام  که  دیگر  ارتباط  در 

قسمت  این  در  می‌شود.  فرستاده  پسرانش  به 

پیام؛  گیرنده.  تور؛  و  سلم  فرستنده.  فریدون؛ 

در  است  جهان  ناپایداری  از  پسران  آگاه‌کردن 

از کد  استفاده  با  پادشاهی  بر سر  زمینۀ جنگ 

زبانی و مجرای تماس نامه توسط موبد است که 

نقش میان‌جی را دارد و ارتباط غیرمستقیم است 

که پیام دوبارۀ فریدون را به پسرانش می‌برد. بر 

اساس نظریۀ یاکوبسن، این پیام  کارکرد کنشی 

و  پیام  زمینۀ  روی  تأکید  زیرا  دارد؛  عاطفی  و 

نگرش گوینده است.

فریدون بدو پهن بگشاد گوش                      



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

95

چو بشنید مغزش بر آمد بجوش

فرستاده را گفت کای هوشیار         

بباید ترا پوزش اکنون به کار

که من چشم از ایشان چنین داشتم               

همی بر دل خویش بگذاشتم

که از گوهر بد نیاید مهی               

مرا دل خمی داد این آگهی

بگوی آن دو ناپاک بیهوده را           

دو اهریمن مغزپالوده را

انوشه که کردید گوهر پدید               

درود از شما خود بدین‌سان سزید

ز پند من از مغزتان شد تهی             

همی از خردتان نبود آگهی

ندارید شرم و نه بیم از خدای                

شکارا همانا همین‌ست رای

مرا پیشتر قیرگون بود موی              

چو سرو سهی قد و چو ماه روی

سپهری که پشت مرا کرد کوز           

نشد پست و گردان بجایست نوز

خماند شما را هم این روزگار               

نماند برین گونه پس پایدار

) همان، 38(.

گفت‌وگوی کلامی دیگر در داستان فریدون، 

فریدون.  فرستنده؛  است.  ایرج  و  فریدون  بین 

گیرنده؛ ایرج. پیام؛ آگاهی‌دادن ایرج از جنگ 

با  پادشاهی  گرفتن  زمینۀ  در  است  برادارن 

استفاده از کد زبانی و مجرای تماس سخن. در 

این ارتباط کارکرد پیام کارکرد کنشی و ارجاعی 

است؛ زیرا تأکید پیام ترغیب مخاطب و زمینۀ 

پیام است.

فرستادۀ سلم چون گشت باز             

شهنشاه بنشست و بگشاد راز

گرامی جهانجوی را پیش خواند                

همه گفت‌ها پیش او باز راند

و در مقابل ایرج؛ فرستنده. فریدون؛ گیرنده 

عاطفی  کاکرد  پیام،  کارکرد  این‌جا  در  است. 

است که در زمینه نگرش گوینده را بیان می‌کند 

و وجه تعلیمی دارد.

چنین داد پاسخ که ای شهریار            

نگه کن به گردش روزگار

که چون باد بر ما همی بگذرد                

خردمن مردم چرا غم خورد

همی پژمرند رخ ارغوان                

کند تیره دیدار روشن روان

)همان، 39(

در پیامی که از سوی فریدون به ایرج فرستاده 

گیرنده.  ایرج؛  فرستنده.  فریدون؛  می‌شود؛ 

کاکرد پیام؛ کارکردکنشی است؛ زیرا مخاطب 

را مورد خطاب قرار می‌دهد.

بدو گفت شاه ای خردمندپور               

برادر همی رزم جوید تو سور

مرا این سخن یاد باید گرفت            

ز مه روشنایی نیاید شگفت

ترا ای پسر گر چنین است رای        

بیارای کار و بپرداز جای

پرستنده چند از میان سپاه            

بفرمای کایند با تو براه

)همان، 40(



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

96

در ارتباط کلامی دیگری فرستنده؛ فریدون. 

فریدون  را  نامه‌ای  اند.   تور  و  سلم  گیرنده؛ 

زبان.  کد؛  می‌فرستد.  آن‌ها  به  ایرج  طریق  از 

مجرای تماس؛ نامه‌ای است که از طریق ایرج 

فرستاده می‌شود. کارکرد پیام، کارکرد کنشی و 

ارجاعی، در زمینۀ صلح با ایرج است.

نخواهم همی خویشتن را کلاه           

نه آگنده کنج و نه تاج و نه گاه

سه فرزند را خواهم آرام و ناز            

از آن پس که دیدیم رنج دراز

برادر کزو بود دل‌تان بدرد         

و گرچند هرگز نزد باد سرد

دوان آمد از بهر آزارتان             

که بود آرزومند دیدارتان

بیفگند شاهی شکارا گزید             

چنان کز ره نامداران سزید

گرامیش دارید و نوشه خورید         

چو پرورده شد تن روان پرورید

چو از بودنش بگذرد روز چند         

فرستید با زی منش ارجمند

)همان، 40(

است؛  تور  و  سلم  بین  که  گفت‌وگویی  در 

گاه کردن  سلم فرستاده و تور گیرنده است. پیام؛ آ

صلح‌کردن  زمینۀ  در  است  ایرج  لشکر  از  تور 

کارکرد  پیام  این‌جا  در  ایرج.  همراهی‌کردن  و 

ارجاعی و عاطفی دارد.

به تور از میان سخن سلم گفت              

که یک‌یک سپاه از چه گشتند جفت

به‌هنگامۀ بازگشتن ز راه                    

نکردی همانا به لشکر نگاه

سپاه دو شاه از پذیره شدن                

دگر بود و دیگر به بازآمدن

که چندان کجا راه بگذاشتند               

یکی چشم از ایرج نه بر داشتند

از ایران دلم خود بدونیم بود               

به اندیشه اندیشگان برفزود

سپاه دو کشور چو کردم نگاه             

از این جز او را نخوانند شاه

اگر بیخ او نگسلانی ز جای              

ز تخت بلندت کشد زیر پای

)همان، 41(

در ارتباط کلامی‌ای که در بین ایرج و سلم 

و تور است؛ تور؛ فرستنده. ایرج؛ گیرنده. پیام؛ 

گاه کردن ایرج در زمینۀ جنگ با ایرج است.  آ

در این جا کارکرد سخن کارکرد عاطفی است؛ 

چون تأکید روی نگرش گوینده است و کارکرد 

ارجاعی نیز چون تأکید روی زمینۀ پیام است.

برفتتند با او به خیمه درون    

سخن بیشتر بر چرا رفت و چون

بدو گفت تور ار تو از ما کهی                 

چرا بر نهادی کلاه مهی

ترا باید ایران و تخت کیان                     

مرا بر در ترک بسته میان

برادر که مهتر به خاور برنج                   

به سر بر ترا افسر و زیر گنج

چنین بخششی کان جهانجوی کر د           

همه سوی کهتر پسر روی  کرد

نه تاج کیان مانم اکنون نه گاه                 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

97

نه نام بزرگی نه ایران سپاه

ایرج.  فرستنده؛  کلام؛  قسمت  این  در 

گیرنده؛ تور است. پیام دل نبستن به پادشاهی و 

ناپایداری جهان.  کارکرد پیام کارکرد ارجاعی، 

قرار  خطاب  را  تور  که  است  کنشی  و  عاطفی 

می‌دهد.

چو از تور بشنید ایرج سخن              

یکی پاک‌تر پاسخ افگند بن

بدو گفت کای مهتر کام جوی            

اگر  کام دل خواهی آرام جوی

من ایران نخواهم نه خاور نه چین           

نه شاهی نه گسترده روی زمین

بزرگی که فرجام او تیرگیست                     

برآن مهتری بر بباید گریست

سپهر بلند ار کشد زین تو                     

سرانجام خشتست بالین تو

مرا تخت ایران اگر بود زیر                 

کنون گشتم از تاج و از تخت سیر

سپردم شما را کلاه و نگین                 

بدین روی با من مدارید کین

مرا با شما نیست ننگ و نبرد                  

روان را نباید برین رنجه کرد

زمانه نخواهم بازارتان                 

اگر دور مانم ز دیدارتان

جز از کهتری نیست آیین من         

مباد از و گردن کشی دین من

چو بشنید تور از برادر چنین            

به ابرو ز خشم اندر آورد چین

نیامدش گفتار ایرج پسند                 

نبد راستی نزد او ارجمند

به کرسی به خشم اندر آورد پای          

همی  گفت و بر جست هزمان ز جای

یکایک بر آمد ز جای نشست        

گرفت آن گران کرسی زر به دست

بزد بر سر خسرو تاجدار            

ازو خواست ایرج به جان زینهار

نیایدت گفت ایچ بیم از خدای             

نه شرم از پدر خود همینست رای

مکش مر مرا کز سرانجام کار            

بپیچاند از خون من کردگار

مکن خویشتن را ز مردم کشان            

کزین پس نیابی ز من خود نشان

بسنده کنم زین جهان گوشه‌ای               

به کوشش فراز آورم توشه‌ای

به خون برادر چه بندی کمر              

چه سوزی دل پیر کشته پدر

جهان خواستی یافتی خون مریز          

مکن با جهاندار یزدان ستیز

) همان،42(

سوی  از  فریدون  به  ایرج  سر  فرستادن  در 

تور. تور فرستنده و فریدون گیرنده است. پیام 

گاه کردن فریدون از کشتن ایرج است در زمینۀ  آ

برداشتن ایرج از سر راه خود. کارکرد کنشی  و 

عاطفی دارد.

بیاگند مغزش به مشک و عبیر                 

فرستاد نزد جهان‌بخش پیر

چنین گفت کاینت سر آن نیاز               

که تاج نیاکان بدو گشت باز



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

98

کنون خواه تاجش ده و خواه تخت               

شد آن سایه گستر نیازی درخت

) همان، 42(

خداوند  حضور  در  فریدون  که  دعایی  در 

ارتباط  دو  ما  هم  باز  می‌کند  ایرج  خاطر  به 

داریم، فرستنده؛ فریدون و گیرنده خداوند. پیام 

خواستن کیفر سلم و تور از سوی خداوند در 

زمینۀ انتقام از ایرج . در این جا نیز کارکرد سخن 

کاکرد کوششی یا احساسی و عاطفی است. 

نهاده سر ایرج اندر کنار               

سر خویشتن کرد زی کردگار

همی گفت کای داور دادگر            

بدین بی‌گنه کشته اندرنگر

به خنجر سرش کنده در پیش من      

تنش خورده شیران آن انجمن

دل هر دو بیداد از آن سان بسوز     

که هرگز نبینندد جز تیره روز

به داغی جگرشان کنی آژده            

که بخشایش آرد بریشان دده

همی خواهم از روشن کردگار        

که چندان زمان یابم از روزگار

که از تخم ایرج یکی نامور            

بیاید برین کین ببندد کمر

چو دیدم چنین زان سپس شایدم           

اگر خاک بالا بپیمایدم

برین گونه بگریست چندان بزار            

همی تا گیا رستش اندر کنار

زمین بستر و  خاک بالین او             

شده تیره روشن جهان‌بین او

در بار بسته گشاده زبان                

همی گفت کای داور راستان

کس از تاجداران بدین سان نمرد       

که مردست این نام‌بردار گرد

سرش را بریده به‌زار اهرمن             

تنش را شده کام شیران کفن

) همان، 43(

در ارتباط کلامی موبد و فریدون در داستان 

فریدون ما در هنگام خبر رساندن به فریدون از 

زادن منوچهر گفت‌وگویی دو جانبه را می‌بینیم 

فریدون؛  فرستنده.  موبد؛  اول  قسمت  در  که 

گیرنده. پیام؛ زادن منوچهر در زمینۀ آگاه کردن 

فریدون. پیام کاکرد کنشی دارد.

یکی پور آمد زاد آن هنرمند ماه              

چگونه سزاوار تخت و کلاه

چو از مادر مهربان شد جدا              

سبک تاختندش بنزد نیا

بدو گفت موبد کای تاجور             

یکی شاد کن دل به ایرج نگر

در نیایشی که فریدون در حضور پروردگار 

زمینۀ  در  پیام  و  فریدون.  فرستنده؛  می‌کند 

خرسندی منوچهر است. با کارکرد عاطفی؛ زیرا 

نگرش گوینده را بیان می‌کند.

جهانبخش را لب پر از خنده شد            

تو گفتی مگر ایرجش زنده شد

نهاد آن گرانمایه را بر کنار                  

نیایش همی کرد با کردگار

همی گفت کین روز فرخنده باد          

دل بدسگالان ما کنده باد



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

99

همان کز جهان آفرین کرد یاد          

ببخشود و دیده بدو باز داد

فریدون چو روشن جهان را بدید        

بچهر نو آمد سبک بنگرید

چنین گفت کز پاک مام و پدر            

یکی شاخ شایسته آمد ببر

می روشن آمد ز پرمایه جام            

مر آن چهر دارد منوچهر نام

چنان پروریدش که باد هوا               

برو بر گذشتی نبودی روا

) همان:44(.

تصمیم  تور  و  سلم  منوچهر  زاده‌شدن  بعد 

فریدون  می‌کنند.  فریدون  به  پیام  فرستادن  به 

در جواب برای شان نامه می‌فرستد. فرستنده ؛ 

گاه کردن  فریدون. گیرنده؛ سلم و تو ر. پیام؛ آ

آن دو از جنگ منوچهر بری کین خواستن. کد؛ 

سخن  این  کارکرد  نامه.  تماس  مجرای  زبان. 

کارکرد ارجاعی و عاطفی است.

پیام دو خونی به‌گفتن گرفت         

همه راستی‌ها نهفتن گرفت

گشاده زبان مرد بسیار هوش           

بدو داده شاه جهاندار گوش

ز کردار بد پوزش آراستن           

منوچهر را نزد خود خواستن

میان بستن او را بسان رهی             

سپردن بدون تاج و تخت مهی

خریدن ازو باز خون پدر           

به‌دینار و دیبا و تاج و کمر

فرستاده گفت و سپهبد شنید           

مر آن بند را پاسخ آمد کلید

چو بشنید شاه جهان کدخدای            

پیام دو فرزند ناپاک رای

یکایک بمرد گرانمایه گفت          

که خورشید را چون توانی نهفت

نهان دل آن دو مرد پلید             

ز خورشید روشن تر آمد پدید

شنیدم همه هرچه گفتی سخن        

نگه کن که پاسخ چه یابی ز بن

بگو آن دو بی‌شرم ناپاک را           

دو بیداد و بدمهر و ناباک را

که گفتار خیره نیرزد به چیز          

ازین در سخن خود نرانیم نیز

اگر بر منوچهر تان مهر خاست        

تن ایرج نامورتان کجاست

که کام دد ودام بودش نهفت              

سرش را یکی تنگ تابوت جفت

کنون چون ز ایرج بپرداختید                

بکین منوچهر برساختید

نبینید رویش مگر با سپاه              

ز پولاد بر سر نهاده کلاه

) همان، 46(

در ارتباط کلامی بین سلم و تور، فرستنده؛ 

گاه کردن تور در زمینۀ  تور. گیرنده؛ سلم. پیام آ

و  زبانی  از کد؛  استفاده  با  برای جنگ  آمادگی 

مجرای تماس سخن است. با کارکرد عاطفی و 

ارجاعی.

به سلم بزرگ آنگهی تور گفت             

که آرم و شادی بباید نهفت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

100

نباید که از آن بچۀ نره شیر        

شود تیزدندان و گردد دلیر

چنان نامور ‌بی‌هنر چون بود          

کش آموزگار آفریدون بود

نبیره چون شد رای  زن با نیا            

آزان جایگه بردمد کیمیا

بباید بسیچید ما را به جنگ           

شتاب آوریدن به جای درنگ

) همان، 48(

در این ارتباط کلامی دیگر فرستنده، فریدون. 

آمادگی‌گرفتن  زمینه  در  پیام  منوچهر.  گیرنده؛ 

با استفاده از کد زبانی و مجرای تماس سخن 

است. کارکرد این پیام کنشی است.

بفرمود پس تا منوچهر شاه                 

ز پهلو بهامون گذارد سپاه

فریدون هنگام رفتن بدید                  

سخنها بدانش بدو گسترید

)همان، 48(

در این ارتباط کلامی بین منوچهر و فریدون، 

در  پیام  فریدون.  گیرنده؛  منوچهر.  فرستنده؛ 

و  انتقام  گرفتن  و  فریدون  جمعی  خاطر  زمینۀ 

جنگ است، با کارکرد عاطفی.

منوچهر گفت ای سر افراز شاه             

کی آید کسی پیش تو کینه خواه

مگر بد سگالد بدو روزگار          

بجان و تن خود خورد زینهار

من اینک میان را برومی زره             

ببندم که نگشایم از تن گره

بکین جستن از دشت آوردگاه          

بر آرم بخورشید گرد سپاه

) همان، 49(

در این ارتباط کلامی فرستنده؛ تور. گیرنده؛  

قباد و منوچهر است. در مقابل فرستنده؛ قباد . 

گیرنده تور. در مقابل فرستنده؛ منوچهر. گیرنده؛ 

تور. پیام در زمینۀ نژاد و قدرت منوچهر با کد 

زبانی و مجرای تماس سخن است، با کارکرد 

عاطفی و ارجاعی.

یکایک طلایه بیامد قباد                

چو تور آگهی یافت آمد چو باد

بدو گفت نزد منوچهر شو               

به‌گویش که ای بی‌پدر شاه نو

اگر دختر آمد ز ایرج نژاد 

ترا تیغ و  کوپال و جوشن که داد

بدو گفت آری گزارم پیام           

بدین سان که گفتی و بردی تو نام

ولیکن گر اندیشه گردد دراز           

خرد با دل تو نشیند براز

بدانی که کاریت هولست پیش         

بترسی ازین خام گفتار خویش

اگر بر شما دام و دد روز و شب          

همی گریدی نیستی بس عجب

که از بیشۀ نارون تا بچین            

سواران جنگند و مردان کین

درفشیدن تیغهای بنفش            

چو بینید با کاویانی درفش

بدرد دل و مغزتان از نهیب         

بلندی ندانید باز از نشیب

قباد آمد آنگه بنزدیک شاه          



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

101

بگفت آنچه بشنید ازان رزم خواه

منوچهر خندید و گفت آنگهی           

 که چنین نگوید مگر ابلهی

سپاس از جهاندار هر دو جهان         

شناسندۀ آشکار و نهان

که داند که ایرج نیای منست            

فریدون فرخ گوای منست

کنون گر بجنگ اندر آریم سر           

شود آشکارا نژاد و گهر

) همان، 49_50(

در این ارتباط کلامی فرستنده؛ قارن. گیرنده؛ 

تور  با  جنگ  آمادگی  زمینۀ  در  پیام  لشکریان. 

است با کد زبانی و مجرای تماس سخن است، 

با کارکرد کنشی.

بپیش سپه قارن رزم  زن               

ابا رای‌زن سرو شاه یمن

خروشی بر آمد ز پیش سپاه              

که ای نامداران و مردن شاه

بکوشید کین جنگ اهرمن‌ست           

همان درد و کین است  خون خستن‌ست

میان بسته دارید و بیدار بید               

همه در پناه جهاندار بید

کسی کو شود کشته زین رزمگاه          

بهشتی بود شسته پاک از گناه

) همان، 50(

و  پیروزی  بر  فریدون  به  نامه  فرستادن  در 

از سوی منوچهر.  فریدون  به  تور  فرستادن سر 

منوچهر؛ فرستنده. فریدون؛ گیرنده است، با کد 

زبانی و مجرای تماس نامه است. پیام در زمینۀ 

رسیدن به توران و پیروزی با کارکرد عاطفی و 

ارجاعی.

به شاه آفریدون یکی نامه کرد            

زمشک و عنبر سر خامه کرد

نخست از جهان آفرین کرد یاد              

خداوند خوبی و پاکی و داد

رسیدیم بخوبی بتوران زمین           

سپه برکشیدیم و  جستیم کین

سه جنگ گران کرده شد در سه روز         

چه در شب چه در هور گیتی فروز

)همان، 52(

گفته‌های منوچهر به قارن با جنگ به سلم. در 

این‌جا فرستنده؛ منوچهر. گیرنده؛ قارن و دژبان 

با کد زبانی و مجرای  اند در زمینۀ گرفتن دژ. 

تماس سخن است با کاکرد کنشی و ارجاعی.

سپه را به شیروی بسپرد و گفت             

که من خویشتن را بخواهم نهفت

شوم سوی دژبان بپیغمبری                     

نمایم بدو مهر انگشتری

چو در دژ شوم بر فرازم درفش            

درفشان کنم تیغ‌های بنفش

شما روی یکسر سوی دژ نهید                

چنانک اندر آِیید دمید و دهید

سپه را به نزدیک دریا بماند               

بشیروی شیراوژن و خود براند

بیامد چو نزدیکی دژرسید           

سخن گفت و دژدار مهرش بدید

چنین گفت کز نزد تور آمدم           

بفرمود تا یک زمان دم زدم



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

102

مرا گفت شو پیش دژبان بگوی           

که روز و شب آرام و خوردن مجوی

کز ایدر درفش منوچهر شاه             

سوی دژ فرستد همی با سپاه

تو با او بنیک و ببد یار باش        

نگهبان دژ باش و بیدار باش

چو دژ بان چنین گفتها را شنید           

همان مهر انگشتری را بدید

همان گه در دژ گشادند باز               

بدید آشکارا ندانست راز

)همان، 53(

بعد از کشتن سلم منوچهر دستور به نمایش 

گذاشتن سر سلم را می‌دهد. فرستنده منوچهر. 

در  سلم  سر  برداشتن  پیام  لشکریان.  گیرنده؛ 

زمینۀ به نماش گذاشتن. با استفاده از کد زبانی 

و مجرای تماس سخن است، با کارکرد کنشی.

یکی تیغ زد زود بر گردنش             

بدو نیمه شد خسروانی تنش

بفرمود تا سرش برداشتند               

به نیزه بابر اندر افراشتند 

)همان،54(

و  سلم  لشکریان  بین  کلامی  ارتباط  در 

منوچهر، لشکریان؛ فرستنده. منوچهر؛ گیرنده. 

پیام اطاعت از منوچهر و فرمانبری از آن است، 

با  منوچهر،  پادشاهی  از  خرسندی  مینۀ  ز  در 

کارکرد عاطفی و ارجاعی.

بماندند لشکر شگفت اندر اوی           

ازان زور و آن بازوی جنگجوی

همه لشکر سلم همچون رمه       

که بپراگند روزگار دمه

برفتند یکسر گروها گروه         

پراگنده در دشت و دریا و  کوه

یکی پر خرد مرد پاکیزه مغز          

که بودش زبان پر زگفتار نغز

بگفتند تازی منوچهر شاه            

شود گرم و باشد زبان سپاه

بگوید که گفتند ما کهتریم         

زمین جز بفرمان او نسپریم

گروهی خداوند بر چارپای       

گروهی خداوند کشت و سرای

سپاهی بدین رزمگاه آمدیم             

نه بر آرزو کینه خواه آمدیم

کنون سربسر شاه را بنده ایم           

دل و جان بمهر وی آگنده ایم

گرش رای جنگ است و خون ریختن        

نداریم نیروی آویختن

سران یکسره پیش شاه آوریم          

بر او سر بیگناه آوریم

براند هر آن کام کو را هواست           

برین بیگنه جان ما پادشاست 

)همان،54(

در ارتباط کلامی بین منوچهر و لشکریان. 

پیام  اند.  منوچهر؛ فرستنده. لشکریان؛ گیرنده 

آن‌ها  اطاعات  از  منوچهر  خرسندی  زمینۀ  در 

و شکرگزاری از پیروزی است. در این پیام کد 

کاکرد  با  است.  تماس سخن  و مجرای  زبانی 

عاطفی پیام.

بگفت این سخن مرد بسیار هوش        



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

103

سپهدار خیره بدو داد گوش

چنین داد پاسخ که من کام خویش       

به‌خاک افگنم برکشم نام خویش

هر آن چیز کان نز ره ایزدی‌ست         

از اهرمنی گر ز دست بدی‌ست

سراسر ز دیدار من دور باد           

 بدی را تن دیو رنجور باد

شما گر همه کینه دار منید               

و گر دوستدارید و یار منید

چو پیروزگر دادمان دستگاه           

گنه کار پیدا شد از بی‌گناه

کنون روز دادست بیداد شد           

سران را سر از گشتن آزاد شد

همه مهر جویید و افسون کنید             

ز تن آلت جنگ بیرون کنید

خروشی بر آمد ز پرده سرای           

که ای پهلوانان فرخنده رای

ازین پس بخیره مریزید خون         

که بخت جفا پیشگان شد نگون

)همان،54(

نتیجه‌گیری
از تحقیق هذا به این نتیجه دست می‌یابیم که 

موضوعات  از   )Communication( ارتباط 

گوناگون  دررشته‌های  زبان‌شناسی  توجه  مورد 

انتقال  فن  است.  اجتماعی  و  انسانی  علوم 

و  درونی  اندیشه‌های  بیان  برای  اطلاعات 

از  یکی  پیام‌رسانی  می‌گیرد.  صورت  ذهنی 

دارای  که   است  ارتباطات  برقراری  راه‌های 

حجم کران‌دار)دارای آغاز و پایان( از اطلاعات 

بوده که از یک فرستنده به یک گیرنده فرستاده 

شاهکار  شاهنامه  در  پیام‌رسانی  می‌شود. 

حماسی فردوسی بخصوص در داستان فریدون 

و  مستقیم  دو صورت  به  ارتباط   ایجاد  جهت 

نظریۀ  اساس  بر  می‌گیرد.  صورت  غیرمستقیم 

کلامی یا ارتباطی یاکوبسن پیام‌رسانی؛ که هر 

پیام شش عنصر)فرستنده، گیرنده، پیام، زمینه، 

کد، مجرای تماس( و چندین کارکرد)کوششی، 

فرازبانی، شعری(  ارجاعی، همدلی،  عاطفی، 

و  داستانی  وجه  بنابر  فریدون  داستان  در  دارد. 

و  فریدون  بین  گیرنده  فرستنده،  ارتباط  ایجاد 

پسرانش هر کدام هم فرستنده اند و هم گیرنده. 

نقش شخص  از  استفاده  با  بیش‌تر  ارتباط  این 

می‌شود  یاد  میانجی  و  برید  به‌نام  که  سومی 

صورت می‌گیرد. کد ارتباطی در این ارتباطات 

این  در  بیش‌تر  تماس   مجرای  و  بوده  زبان 

پیام ها بیش‌تر در  نامه و سخن است.  داستان 

زمینۀ آغاز جنگ، کین‌خواهی، نا پایداری دنیا، 

نظریۀ  در  آن‌چه  می‌باشد.  لشکرکشی  و  صلح 

ونقش  کارکرد  است،  مهم  یاکوبسن  ارتباطی 

جهت‌گیری  است.  ارتباطات  ایجاد  در  پیام‌ها 

شاهنامه  در  فریدون  داستان  در  بیش‌تر  پیام‌ها 

فردوسی در زمینۀ پیام، نگرش گوینده، و ترغیب 

 در این داستان 
ً
مخاطب است و پیام‌ها عموما

به ترتیب نقش ارجاعی، عاطفی و کوششی یا 

احساسی دارد.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

104

منابع
ملاحظاتی  در   «  .)1385 سجاد)  آیدنلو،   .1

در باب یاد داشت‌های شاهنامه2«، نامه ایران 

باستان، شماره اول و دوم، سال ششم، 81ـ 55

2. ا حمدی، بابک.) 1370(. ساختار و تأویل 

متن، تهران: مرکز.

بر  درآمدی   .)1379 رابرت.)  اسکولز،   .3

ساختارگرایی در ادبیات، ترجمه فرزان سجودی، 

تهران: آهنگ دیگر.

4. بساک، حسین و عشقی، صدیقه.)1398(. 

»گذری بر اطلاع رسانی و ارتباطات در شاهنامه 

bassak@pnu.ac.ir »فردوسی

5.  پاک‌نهاد، محمد. )1397(، » خبررسانی از 

آینده در شاهنامه بر پایۀ فال و تفأل« فصل‌نامۀ 

علوم خبری، شماره 25.

6.  خیریه، بهروز. )1387(، شیوه‌های ارسال 

پیام در حماسه‌های ایرانی، تهران: فرهنگ

فردوسی،   ،)1401( محمدامین.  ریاحی،   .7

زندگی و اندیشه و شعر او.تهران: سخن.

گنجینه‌های   ،)1387( ژرا.  شالیان،   .8

حماسه‌های جهان، ترجمه علی اصغر سعیدی، 

تهران: چشمه.

9. صفا، ذبیع‌الله، )1400(. حماسه‌سرایی در 

ایران، چاپ هفتم، تهران: فردوس.

10. صفوی، کوروش. )1383(. از زبان‌شناسی 

به ادبیات جلد اول: نظم، تهران: سورۀ مهر.

ابوالقاسیم. ) 1390(. شاهنامۀ  11. فردوسی، 

چاپ  حمیدیان،  سعید  کوشش  به  فردوسی، 

هجدهم، تهران: نشر قطره.

12. کزازی، میرجلال‌الدین. )1370(، مازهای 

راز، تهران: مرکز

شفیعی.)1398(.  رضا  محمد  کدکنی،   .13

رستاخیز کلمات. تهران: سخن.

نشانه‌شناسی،  یر.)1380(.  پی  گیرو،   .14

ترجمه محمد نبوی، تهران: آگاه.

ارتباط شناسی،  15. محسنیان، راد. )1381(. 

تهران: سروش.

16. یاسین، ندا، پاشایی فخری، کامران،)بی‌تا( 

در  پیام  ارسال  شیوه‌های  تحلیل  و  »بررسی 

شاهنامۀ فردوسی« چاپ در چهارمین کنفرانس 

ملی توانمندسازی جامعه در حوزۀ علوم انسانی 

www.spconf.ir .و مطالعات مدیریت

دیگران.)1369(.  و  رومن  یاکوبسن،   .17

زبان‌شناسی و نقد ادبی، ترجمه مریم خوزان و 

حسین پاینده، تهران: نی.

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

105

احمد عطوفتی خوافی
کارشناس زبان و ادبیات فارسی و نسخه‌پژوه

رْبَتی‌، حسن‌ بن‌ غیاث‌الدین‌ حسینی مشهور به‌ قاضی اختیار، قاضی‌، فقیه‌، ادیب و 
ُ
ینِ ت

ّ
تیارُالد

ْ
اخ

شاعر )د ۹۲۸ق‌/ ۱۵۲۲م‌(. در زاوه‌ )تربت حیدریه‌( زاده‌ شد، در جوانی به‌ دارالسلطنۀ هرات‌ رفت‌، 

در آن شهر دانش‌ دین‌ آموخت و در اندك‌ مدتی ترقی بسیار كرد. علی‌شیرنوایی‌در مجالس‌‌النفایس 

‌تركی‌، از وی‌ با نام‌ سید اختیار یاد میك‌ند و او را جوانی‌ خوش‌طبع‌ و نیك‌‌رفتار می‌خواند كه‌ در 

حسن‌  اختیار  قاضی  غزلیات  خطی  نسخۀ  تصحیح 
تربتی هروی  حسینی  غیاث‌الدین‌  بن‌ 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

106

دارالقضای‌ مولانا نظام‌الدین‌ )د. ۹۰۰ق‌( تحریر 

در عربیت‌  بوده‌،  بدو محول‌  قبالات‌  و  سجلات‌ 

دربارۀ  خواندمیر  است‌.  داشته‌  شهرت‌  فقه‌  و 

اختیارالدین‌ می‌نویسد: »در نوشتن‌ فتوا و تحریر 

صكوك‌  و در فن‌ انشا و معما صاحب وقوف‌ بود، 

حسین‌  سلطان  پادشاهی‌  روزگار  اواخر  در  وی 

قضای‌  منصب‌  به‌  )۸۷۳-۹۱۱ق‌(  بایقرا  میرزا 

به‌ سبب‌ داشتن‌ فضل‌ و زیركی‌ و  هرات‌ رسید و 

دینداری‌، منزلتش‌ فزونی‌ یافت‌ و سرآمد تمامی‌ 

قضات‌ هرات‌ شد. از وی آثاری چند به‌جا مانده 

که مشهورترین آن اساس‌الاقتباس است که بارها 

در قاهره چاپ شده و همچنین اثری دیگر در فقه 

حنفی به‌نام »مختارالاخیار علی ‌مذهب‌ المختار« 

که به چاپ نرسیده است.

زنده‌یاد  اهدایی  مجموعۀ  از  که  وی  غزلیات 

کتابخانۀ  در   7488 شمارۀ  به  است،  مشکات 

دانشگاه تهران نگهداری می‌شود. نسخه به خط 

نستعلیق است که از پختگی برخوردار نمی‌باشد 

از  اشعاری  حاوی  غزل‌ها«  »جنگ  نام  تحت  و 

شاعرانی چون اوحدی، سیفی، خیالی، ریاضی 

و ...؛ می‌باشد. با توجه به سبک کتابت و کاغذ، 

به‌نظر می‌رسد نسخه متعلق به قرن یازدهم  باشد 

که فاقد آغاز و انجام است و نام کاتب مشخص 

نیست. این تصحیح بر اساس تک‌نسخه صورت 

گرفته است.

)1(

به گاه  جلوه بتم چون ز رخ نقاب گشاید	

مرا ز حسرت رویش ز دیده آب گشاید

هزار فتنه هر گوشه آشکار شود چون 	 

دو چشم عربده‌جو دلبرم ز خواب گشاید

به خود فرو رو و از رشک روی او نتابان 	  

اگر ز پرده جمال چو آفتاب گشاید

			  دگر ز مشک ختا دم‌زدن صواب نباشد

	

چو او گره ز سر زلف پیچ و تاب گشاید

چگونه ناله نخیزد  ز جان که غمزۀ شوخش	

هزار قطرۀ خون از دل کباب گشاید

ز کار بسته مبُر اختیار امید که ناگه	

دری ز سمت اولاد بوتراب گشاید 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

107

)2(

ای توتیای دیدۀ ما خاک پای تو	

مقصود طالبان ز دو عالم لقای تو

بیگانگی تمام به یک سو نهاده‌ایم	

تا گشته‌ایم از دل و جان  آشنای تو

رأیت اگر به کشتن ما هست باک نیست	

جان می‌دهیم ما به ارادت برای تو

تا برخوری به کام دل از عمر خویشتن	

هستند عاشقان همه شب در دعای تو

شاهی کند به هر دو جهان اختیار اگر	

یابد قبول خاطر کمتر گدای تو 

	

)3(

اگر نه عشق تو در جان خسته جا گیرد

ز سینه مرغ دلم ]دم[به‌دم هوا گیرد

ز دستبرد فراقت، در آمدیم از پای

مگر کرشمۀ لطف تو دست ما گیرد

پری، رخ تو گر از دور بیند اندر حال

دوان بیاید و پیش تو گوش‌ها گیرد

حقیقت دو جهان روشنش شود به یقین

زخاک پای تو چشمی که توتیا گیرد

صبا بگوی تو هر شب بدان هوا گذرد

که بوی نافۀ زلف تو در صبا گیرد

مگو به مردم بیگانه راز عشق ای دل

حکایتی‌ست که در گوش آشنا گیرد

میان اهل فنا اختیار مرد آن‌ست

که هر جفا که بدو می‌رسد وفا گیرد

)4(

مرا به دولت عشق تو درد و غم کم نیست

اگر ترا نظری هست سوی ما غم نیست

به چشم من اگرت  عاشقان خریدارند

بهای یک سر موی تو هر دو عالم نیست

به یاد رویش اگر جان نمی‌دهی ای‌دل

م نیست
ّ
به هیچ روی ترا عاشقی مسل

چگونه وصل تو یابیم ما که در همه عمر

به پرسشی ز تو قانع شدیم و آن هم نیست

وفا مجوی دلا از بتان و مهر سر]شت[

که بوی مهر و وفا در سرشت آدم نیست

طبیب خسته‌دلان حال من نمی‌پرسد 

مگر که  درد مرا هیچ‌گونه مرهم نیست

دمی که با تو بر آورد اختیار ای جان

دمی‌ست آن‌که بر آن روح قدس محرم نیست

)5(

غمزۀ شوخ تو گر عشوه‌نمایی نکند

عاشقان را ز بدن روح جدایی نکند

بی‌دلان را ]نه[نسیمی که کند جان زنده

سنبل زلف تو گر غالیه‌سایی نکند

آفتاب ار نگرد خیره به روی چو مهت

دیگر از چرخ فلک چهره‌گشایی نکند

بلبل ار بشنود آوازۀ حسنت به چمن

در هوای رخ تو نغمه‌سرایی نکند

مرغ روحی که به دام سر زلف تو فتد

اگرش جان برود فکر رهایی نکند

هیچ‌کس پی به سر گنج وصالش نبرد

تا خیال رخ او راه‌نمایی نکند



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

108

اختیار ]ار[به لب آید ز ریاضت جانش

از در غیر تو حقا که گدایی نکند

)6(

دل صید کرد دلبر و در قصد جان هنوز

دارد ز غمزه تیر جفا در کمان هنوز

لعل لبش به عشوه دل عالمی بسوخت

چشمش به عشوه تا چه کند در جهان هنوز

آن دم که ما ز مهر رخش می‌زدیم دم

زآدم نبود نام و ز عالم نشان هنوز

از سیل اشک من همه عالم گرفته آب

در کوی او ز دیده سرشکم روان هنوز

تن خاک شد برآن در و بر باد رفت و هست

جان را سر نیاز بر آن آستان هنوز

گویند یار با سر صلح آمدست لیک

نتوان نهاد هیچ بنایی بر آن هنوز

چون اختیار طالب وصل‌اند صدهزار

نادیده هیچ‌کس رخ آن دل‌ستان هنوز

)7(

زآتش عشق تو دود از دل مردم برخاست

جان به مهرت ز سر ناز و تنعّم برخاست

هر سحر در چمن از شوق گل رخسارت

بلبل شیفته‌خاطر به ترنّم برخاست

خلق را بود گمان کز دهنش نیست نشان

چون سخن گفت گمان از دل مردم برخاست

به هوای لب شیرین تو در جوش آمد

در دل خم می، از آن غلغله از خم برخاست

دوش گفتم به خدا کز سر خونم برخیز

کرد بر جان من خسته ترحم، برخاست	

دید لعلش دلم از آب خضر دست بشست

هر کجا آب عیان گشت به تیمم برخاست

اختیار از روش عشق خبر یافت کسی

کز دلش در طلب دوست توهّم برخاست

)8(

عاشقان قبله به‌جز ابروی جانان نکنند

اقتدا جز به سر زلف پریشان نکنند

رهروانی که به کوی تو سپردند قدم

یاد حور و هوس روضۀ رضوان نکنند

گر به عشاق اشارت رود از دوست به کفر

جان ببازند و دگر رغبت ایمان نکنند

اهل فتوی چو سلامت طلبند آن بهتر

که نظر جانب آن غمزۀ فتّان نکنند

اگر از حسن تو یابند نشانی هرگز

مصریان روی دگر جانب کنعان نکنند

ور به گلزار درآیی تو دگر در غم گل

بلبلان هر سحری ناله و افغان نکنند

اختیار از غم سودای تو بی‌جان نشود

زلف اگر بر سر رخسار تو پیچان نکنند

)9(

اگر به کوی تو یابند اهل دانش راه

کجا کنند به فردوس و حور چشم‌سیاه

چه جای که به پایت در افتد از سر مهر

اگر آفتاب کند در رخ تو پرستش‌گاه

بپوش دانۀ خالت بر آفتاب جمال

که صدهزار دل از غم به باد رفت چو کاه



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

109

چسان رود و دلم سر به سر شود تاریک

اگر برآورم از اندرون سوخته آه

به‌ روز حشر که از عشق یار پرسندم

سرشک سرخ زرد من بس‌ست گواه

هوای وصل تو باشد حیات تا آن دم

که سر ز خاک لحد بر کنیم همچو گیاه

گر اختیار به فضل تو واثق است ]به[حشر

به لطف عام تو منتظرند اهل گناه

)10(

دلا به عالم غیبت اگر صفا بخشند

امید هست که درد ترا دوا بخشند

نشان دوست ز بیگانه جان من مطلب

که این عطیه به دل‌های آشنا بخشند

چو شمع اگر بکشندت به تیغ عشق منال

که کشتگان ره دوست را لقا بخشند

مس وجودت اگر ز آه سینه بگدازد

تو را ز عالم تحقیق کیمیا بخشند

به یک نظر شودت دیده ملک تا ملکوت

گرت ز خاک در خویش توتیا بخشند

گناهت ار چه عظیم است اختیار، امید

مبُر ز حق که به اولاد مصطفی بخشند

)11(

محبت تو چنان در دلم قرار گرفت

که با وجود تو دل ترک اختیار گرفت

شنیده‌ام که شمرد از سگان خویشم یار

زهی شرف که مرا یار در شمار گرفت

درون خلوت دل عشق ما در آمد، عقل

قدم نهاد برون وز میان کنار گرفت

نقاب برفکن از رو و چهره بازگشا

که عاشقا]ن[ ترا دل ز انتظار گرفت

قرار داد که خون ریزمت به تیغ مژه

حکایت من و او هم بدین قرار گرفت

اگر رقیب بدی گویدت ز یار مرنج

به قول حاسد بدگو که ترک یار گرفت

بلند شد سخن اختیار از قد دوست

چو آفتاب که شهرت به هر دیار گرفت

)12(

در مه روی تو خورشید فلک حیران‌ست

باد صبح از هوس زلف تو سرگردان‌ست

دی پری دید به ره روی تو را وز سر صدق

گوش بگرفت که درویشی مهر زین سان‌ست

روی بنما ز پس پرده که معمورۀ دل

روزگاری‌ست که از هجر رخت ویران‌ست

پیش ارباب بصیرت سر یک موی ترا

گر به صد جان بفروشند هنوز ارزان‌ست

هر که با کفر سر زلف تو آرام گرفت

مشنو این نکته که بازش هوس ایمان‌ست

اختیار ار بودش جنت و فردوس مقام

بی‌تماشای رخ دوست بر او زندان‌ست

)13(

هر که را سینه  ز تیر غمش افگار نشد

جانش از سرّ غم عشق خبردار نشد

در حریم حرم دل که سراپردۀ توست

جز خیال تو کسی محرم اسرار نشد



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

110
سالک راه حقیقت به وصالت نرسید

تا ز هستیِ خود و غیر تو بیزار نشد

پایدار غم عشق تو نخوانند آن را

که چو منصور أناالحق زده بر دار نشد

حاصل عمر زیان کرد و جَوِی سود نداشت

یوسف حسن تو را هر که خریدار نشد

قدر سودای تو مویی نشناسد آن‌که 

گیسویت دید و دلش مایل رخسار نشد

)14(

گرچه بر جان تو بیمار بسی می‌آید 	

می‌کشد دل سخنت تا نفسی می‌آید

شادباش ای‌دل غم‌دیده ز هجرش که ترا

زده‌ام فالی و فریادرسی می‌آید

ناله‌ام دوش شنید رفیقان را گفت

گوش دارید که بانگ جرسی می‌آید

طمع وصل چو او هی ‌کنی ای دل کو را

با خیال حسن کجا یاد کسی می‌آید

خال را بر لب شیرین صنما جای مده

که شکرتنگ ز مار و مگسی می‌آید

اگرت هست هوایی لب آبی بنشین

رسی می‌آید
َ
پیش چشمم که ز هر یک  ا

اختیار از سر کویش به جفایی نرود

گو برآن در ز پی ملتمسی می‌آید

)15(

هر دم ز غمزه سینه‌ام افگار می‌کنی

از مرد نیست این‌که تو با یار می‌کنی

ای دیده روز نیک نبینی به خواب اگر

با روی دوست میل به گلزار  می‌کنی

از قامت تو سرو برفتاد وبازماند

سرو ایستاده به چو تو رفتار می‌کنی

منصوروار بایدت از خویشتن گذشت

ای دل اگر هوای سرِ دار می‌کنی

با مدعی مگو سخن عشق و گوش‌دار

اغیار را چه محرم اسرار می‌کنی

پیوسته دوست با تو چو آینه روبه‌روست

لیکن کجا تو رغبت دیدار می‌کنی

چون در ازل به بندگی اقرار کرده است

بر اختیار خواجه چه انکار می‌کنی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

111

)16(

گر بگشایی ز هم طرۀ پر پیچ و تاب

نافه نیارد ]ا[زآن دم دگر از مشک ناب

عاشق رویت اگر، نیست چرا هر صباح

در صف تو سر نهد بر قدمت آفتاب

تا به قیامت به‌هوش باز نیاید دگر	

نرگس اگر در چمن چشم تو بیند بخواب

بهر تو عشاق را جان و دل از غم بسوخت	

وقت نشد کز رخت بازگشایی نقاب

گر شنود اختیار روح عماد این غزل 

گویدت انصاف ده راست جوابی صواب

)17(

بیگانه‌وار می‌گذرد آشنای من

گویی گزیده است کسی را به‌جای من

وصل تو روز و شب به دعا خواهم از خدا 

یارب شود قرین اجابت دعای من

زهاد را هوای بهشت است و حور نیست

جانا به‌غیر کوی تو جای هوای من

جانا درآ در دل و بنشین به‌جای خویش

خالی است چون ز غیر تو خلوت‌سرای من

در عالم از برای شرف اختیار را

بس باشد این‌قدر که تو گویی گدای من

)18(

ای از صفای روی تو پیدا عیار حسن

رونق گرفته از رخ خوب تو کار حسن

دلکش‌تر از جمال تو نقشی نبسته است

استادِ کارخانۀ صورت‌نگار حسن	

تا دام زلف دردانه  حالت پدید شد]کذا[

مرغ هوا گرفته‌ای جانم شکار حسن

دایم میان سنبل و گل می‌کند چرا

آهوی چشم مست تو در مرغزار حسن

ملکِ دلِ خراب کن اکنون عمارتی

کایزد به‌دست حکم تو داد اختیار حسن

دریاب اختیار حزین را ز راه  لطف

جانا که زود می‌گذرد نوبهار حسن

)19(

ای از فروغ روی تو پیدا صفای شمع

جایی که چهره یار گشاید چه جای شمع

دارد به روی او نظری گوییا از آن

پروانه جان دهد همه شب از برای شمع

...........................................

خورشید را هواست که یابد هوای شمع

پیدا بود گر .......................

نور رخت اگر نبود رهنمای شمع

شد عاشق رخش مگر آتش که دم حرم ]هرم؟[

دودش همی رود به‌سر اندر هوای شمع

از رشک آنگه با تو چرا روبه‌رو شود

خواهم که بر کنم ز سرش دیدهای شمع

خواهی وصال یار چو پروانه اختیار

خود را بسوز ناله مکن از جفای شمع

)20(

آن را که هست بر سر کوی تو منزلش

دیوانگان عشق بخوانند عاقلش

هر دل که لذت غم عشق تو در نیافت

غیر از غم و الم نبود هیچ حاصلش

رضوان دگر ز حور نگوید حدیث حسن



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

112

گر بگذرد خیال تو ناگاه در دلش

سر چون کشد دل از خط حکمت که کرده‌اند 

در گردن از کمند دو زلفت سلاسلش

پا در محیط عشق نهادن صواب نیست

آن را که بیم موج و امیدست ساحلش

تا از وجود ناقص خود نگذرد مرید

ره سوی خویشتن ندهد پیر کاملش

طوطی‌صفت سخن نکند اختیار آنک

آیینۀ جمال تو نبود مقابلش

)21(

خضر در خواب اگر دیدی دهان شکرافشانش

کجا هرگز کشیدی دل به سوی آب حیوانش

به‌خون دل گواهی می‌دهد اشکم از آن رو من

کنم در پیش مردم دم‌به‌دم با خاک یکسانش

نباشد زاهد ما را به‌جز حسرت دم آخر

به کفر زلف او گر زآن‌که نبود تازه ایمانش

ز جان عاشقان هردم هزاران آه برخیزد

اگر پیدا شود از پرده ناگه روی پنهانش

رقیبش می‌کند منعم ز گشت کوی او دایم

نمی‌دانم ز من گویی مگر دردی است در جانش

ز هر چیزی که در عالم کسی را اختیار افتد

مرا جانی بود آن نیز خواهم کرد قربانش

)22(

عشقت ز سینه رخت هوس دور می‌کند	

جان را نسیم لطف تو معمور می‌کند

ما در ازل شراب محبت چشیده‌ایم	

مستی ما نه شیرۀ انگور می‌کند

بوی وصال می‌شنود دم‌به‌دم ز دوست	

موسی از آن طواف که بر طور می‌کند

رازم نهفته بود ز مردم ولی سرشک	

می‌آید از دو دیده و مشهور می‌کند

در حیرتم که چشم تو چندین جفا و جور	

با جان عاشقان به چه دستور می‌کند

هر فتنه‌ای که می‌شود اندر جهان پدید	

چشم خوشت به غمزه‌ای مخمور می‌کند

با عارض چو ماه تو مشنو که اختیار

ذکر بهشت یا صفت حور می‌کند

)23(

کردیم روی دیدۀ خود زآه دل سیاه

تا خود چرا به‌جز تو کسی می‌کند نگاه

چشم بصیرتش نگشودند در ازل

آن را که نسبت رخ او می‌کند به ماه

هر شب بر آستان تو تا روز می‌کشد

جان ناله از درون دل خون گرفته آه

بر حال درد جان من خسته روز حشر

خوناب اشک و چهرۀ زردم بود گواه

در آفتاب روی تو دل سوخت لاجرم

با سایۀ دو زلف تو می‌آورد پناه

چاه ذقن ز مردم چشمم بپوش ازآنک

خواهد در او فتاد دلم سرنگون به چاه

دارند هر کسی طمعی اختیار را

هست اعتماد بر کرم و رحمت اِلآه

)24(

ای شاخ گل ز روضۀ رضوان رسیده‌ای

وی سرو ناز از چمن جان رسیده‌ای

با قامت بلند ز طوبی گذشته‌ای

در نکویی به یوسف کنعان رسیده‌ای



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

113

هستند نارسیده به دور تو دلبران

جانا تو در میانه ایشان رسیده‌ای

خواهیم جان نثار قدوم تو کرد ازآنک

جان عزیز مایی و مهمان رسیده‌ای

ای دل حیات جان ز دهان و لبش بجو

چون تشنه لب به چشمۀ حیوان رسیده‌ای

ای جان حدیث درد دل ریش باز گو

پیش طبیب غم که به درمان رسیده‌ای

دیگر مکن ز هجر رخش ناله اختیار

در باز جان  روان چو به جانان رسیده‌ای

)25(

به دور حسن تو شد فاش داستان ملاحت

که در جبین تو پیدا بود نشان ملاحت

ز چاشنی نبات لبان و قند دهانت

گرفته‌اند چو می‌ریختند جان ملاحت

بهشت اگرچه طوبی‌مرتبت است نگارا

نهال قد تو شد سرو بوستان ملاحت

شکست رونق بازار گرم حسن‌فروشان

از آن زمان که تو بگشوده‌ای دکان ملاحت

کجاست یوسف مصری که گر جمال تو دیدی

زبان دگر نگشودی به داستان ملاحت

اگر چه دّر سخن سفته‌اند اهل معانی

چو اختیار نکردست کس بیان ملاحت

)26(

هر که را در سر  هوای دلبری نآمد پدید

چون سر زلف بتان از بن سرش نآمد پدید

ما به نقد امروز با حوری‌وشان در خدمتیم

واعظا کم گو به ما افسانۀ  وعد و وعید

هر که او در کوی مهرویان نهاد اول قدم

گفتِ خاص و عامی‌اش می‌باید از هر سو شنید

از دل من جز خیال عشق او ظاهر نشد

هر چه باشد در درون شیشه آن آید پدید

هر کسی کردند در دنیا طریقی اختیار

اختیار از هر دو عالم عشق خوبان  برگزید

)27(

آمد بهار، سبزه و گل می‌دمد ز خاک	

ساقی بیا که جامۀ تقوی زدیم چاک

ما را چو در ازل می توحید داده‌اند

از محتسب هراس، ز اوباش نیست باک

گر ظاهرت کشد به خرابات باک نیست

باید که باطنت بود از غیر دوست پاک

آتش فتد به خرمن خورشید و ماه اگر

بر آسمان رسد ز دلم آه دردناک

ببریده‌اند رشتۀ وصلش به تیغ سحر

خالی ز جوششی نبود گریه‌های تاک

گرد وفات را بیفشانیم از کفن

فردا که چون گیاه برآریم سر ز خاک

جانی دگر دهند ز نو اختیار را

عشقش اگر به تیغ محبت کند هلاک

)28(

گر صد رهم کشند به کین، غمزه‌های او

بیرون نخواهدم شدن از سر هوای او

بار هلاک خویش ز عشقش زدیم رای

تا خود در این معامله چون‌ست رای او

گر عاشق جمال مَهم، نیست آفتاب

هر بامداد از چه در افتد به پای او



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

114

گفتی دوای وصل بتان چیست بازگوی

درد دل‌ست و ناله و زاری دوای او

 سوخته‌دل طعنه‌ها مزن
ِ

بر اشکِ شمع

زیرا که نیست بی‌سببی ماجرای او

بیگانگی بود من و ما چند این حدیث

بگذر ز خویش تا که شوی آشنای او

با عشق یار در دو جهان اختیار را

این سلطنت تمام که باشد گدای او

)29(

م عشق بر افراختیم
َ
ما عَل

خانۀ دل وقف غمت ساختیم

شمع‌صفت زآتش دل جان زار

در غم سودای تو بگداختیم

حاصل جان و دل و دنیا و دین

بر سر بازار فنا باختیم

از خودی خود چو بیرون شدیم

پرده ز آن روی بر انداختیم

دوست بسی تیر جفا زد ولی

ما سپر صبر نینداختیم

اشک چو راز دل ما فاش کرد

از نظر مردم‌اش انداختیم

تا ز تو کردیم بلا اختیار

با خود و با غیر نپرداختیم

)30(

ای لعل لب تو جان مردم

نازان به غمت روان مردم

هر لحظه به غمزه چشم شوخت

بر هم زده خان و مان مردم

در کوی تو شب ز ناله ناید

بر هم، نفسی، دهان مردم

تا ننمایی قد بلندت

کوته نشود زبان مردم

از وصلت اگرچه نیست سودی

جانا مطلب زیان مردم

جولان مکن ار نه بیم آنست

کز کف برود عنان مردم

تا عشق تو اختیار کردم

مشهور شدم میان مردم

)31(

چون قد یار، سرو، دلجو نیست

چون رخش آفتاب نیکو نیست

راستی ماه نو به طاق سپهر

چون خم طاق آن دو ابرو نیست

مشک چین گرچه بوی خوش دارد

به لطافت چو آن پری‌رو نیست

به روانیِ سیل دیدۀ من

ارس و زنده رود و آمو نیست

عشق نتوان به زر خرید ای‌دل

زان‌که دولت به زور بازو نیست

اختیار شکسته را دریاب

که از او بهترت دعاگو نیست

)32(

دلم را نیست جز عشق تو راهی

ندارم غیر از این در سر هوایی

چه باشد گر به‌عمری ای‌پری رو

کنی با عاشقانت مرحبایی

تو را جویم به هر جا گفتمش گفت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

115

کجا با ما رسد اینک به جایی

رفیقش دی مرا در کوی او دید

از آن بر جان او آمد بلایی

اگر چشمش بریزد خون عشاق

که را با او رسد چون و چرایی

چو افتادی به بحر عشقش ای دل

مشو نومید و می‌زن دست و پایی

وصالش آرزوی اختیارست

چه نقصان پادشه را از گدایی

)33(

چو غمزه تو مکن خنجر جفا برداشت

قرار عافیت از ملک جان ما برداشت

مقسّم ازل از قسمتی که می‌فرمود

به عاشقان، دل بی‌محنت و بلا برداشت

به‌جای سرمه کشیدش به‌دیده اهل نظر

هرآن غبار که از کوی او صبا برداشت

ز غنچه گل مگر آمد برون که بلبل مست

به باغ باز نواهای دل‌گشا برداشت

ز چین زلف تو بویی به مشک ناب رسید

به‌دیده کرد و دل از آهوی ختا برداشت

به هر طرف که گذشتی هر آن‌که دید رخت

بقای جان تو را دست در دعا برداشت

چو اختیار کرد به جان اختیار غمش

ز اختیار ندانم که دل چرا برداشت

)34(

از برج خوبی ماه من گاهی که تابان می‌شود

خورشید را چشم اندرو چون ذره حیران می‌شود

طوطی قدش در چمن هر گه که می‌گردد روان

سرو از حسد برخویشتن چون بید لرزان می‌شود

در بوستان گل را اگر بر عارضش افتد نظر

از شرم تا سالی دگر در خار پنهان می‌شود

زآن بیش کز شیرش لبان شستند بادل گفته‌ام

بینی که آخر این پسر آشوب دوران می‌شود

در جستجوی وصل او از بس که خواری می‌کشد

اشکم میان مردمان با خاک یکسان می‌شود

تا در کشد باد صبا خاک رهش در دیده ها

هر صبحدم در کوی او افتان و خیزان می‌شود

گفت اختیار از غمزه‌ام تیریست بر جان می‌زنم

چون من برآن دل می‌نهم  بازش پشمان می‌شود

)35(

دو چشم شوخ تو دل می‌برند و جان هر دو

بلا و آفت جان و دلند آن هر دو

خیال یار و غمش را چو جان خویش ای دل

عزیر دار که هستند میهمان هر دو	

مراست جان و سری جانم ار دهی تشریف

به وصل خود کشمت در قدم روان هر دو

دو آهویند دو چشمت وطن گرفته مقیم

میان لالۀ سیراب و ارغوان هر دو

نبات و قند شوند از حیا گداخته

حدیث شکر لعلت رسید بدان هر دو

مثال رشتۀ دندان و لعل سیرابت

ندیده‌اند درو لعل به جز دکان هر دو

به هر کجا که رسد اختیار شعر و خطت

به جان خرند روان اهل فضل شان هر دو

)36(

گر بگذرد به ناز سهی سرو من به باغ



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

116

مروری بر بدایع‌الوقایع واصفی

در گیرد از فروغ رخش لاله را چراغ

گویند داغ یار نشان سعادت است

زآن‌رو کشیده‌ام به دل بر شرار  داغ

گر زآن‌که یار را بود از ما فراغتی

ما را به هیچ وجه نباشد از او فراغ

بر عارض تو خال سیه چیست چون کسی

بر گل نشان نداد نگارا مکان راغ

تا اختیار را به‌رخت دیده یار شد

او را نمی‌کشد دل مسکین دگر به باغ

)37(

ای جان عاشقان را با طره‌ات قراری

وی هر شکسته دل را با غمزۀ تو کاری

در قسمت ازل شد عشقش حوالۀ ما

ناصح مکن ملامت چون نیست اختیاری

با دوست جان مارا عهدی‌ست تا قیامت

زآن یک نفس نگیرد بی او دلم قراری

ما آه و ناله آریم از دل برون به محشر

چون هر کسی نماید از دوست یادگاری

از هجر یار بر جان صد بار هست لیکن

وصلش چو رو نماید زان بار نیست یاری

دانم یقین که خود او بر وجه می‌نشیند

در خاک اگر ز کویش با خود برم غباری

چون اختیار با تو جان در میان نهادست

بی موجبی چرا از مردم  کنی کناری

)38(

بدین صفت که دلم گشت مبتلای فراق

عجب که جان برم آخر من از بلای فراق

اگر وصال تو آبی بر آتشم نزند

ز سینه دود برآرند شعله‌های فراق

ز وصل یار نشد شادمان دلم هرگز

بیافرید مگر ایزدم از برای فراق

مگو که دست بدارد فراقت از جانم

که جان من نکند جان من کرای فراق

غم فراق گر از حد گذشت ناله مکن

مگر خدا به قیامت دهد جزای فراق

به وصل خویش نما اختیار را راهی

به هجر روی تو تا کی کشد جفای فراق

)39(

مرا میل نظر پیوسته سوی یار بایستی

مرا جلوه‌سرای دل تهی ز اغیار بایستی

جراحت‌ها که دارم در درون از تیر مژگانش

ز لعلش مرهمی بر سینۀ افگار بایستی

شبی کآیدخیالش میهمان بهر نثار او

صدف‌وارم دو چشم درفشان خون‌بار بایستی

اگر دعوی کند زاهد که دارم عشق او در جان

ز زلف تاب‌دارش بر میان زنّار بایستی

ازآن روز تا صبا در گوش او گوید مگر رمزی

حکایت‌های بی‌دردم در و دیوار بایستی

وصالش تا نمودی ناگهان از پرده رخ شب‌ها

بگویش عاشقان را ناله‌های زار بایستی

چو می‌دانی که عشقش با خود آوردست در مبدأ

چرا بر اختیار خسته‌دل انکار بایستی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

117

مروری بر بدایع‌الوقایع واصفی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

118

مقدمه
قرن نهم و دهم هجری از جمله ادواری است که شاهد نگارش متون نثری فراوانی در زبان فارسی 

بوده‌است. کثرت و تنوع این آثار هم از لحاظ تعداد و هم از جنبۀ موضوعی چشم‌گیر است؛ آثاری 

که از تذکره‌های ادبی و کتب تاریخی گرفته تا نثرهای مصنوع و شرح‌حال‌های عرفا و صوفیان را در 

بر می‌گیرد. چنین فراوانی و گوناگونی در تولید آثار نثری را در ادوار پیشین زبان فارسی کم‌تر می‌توان 

سراغ گرفت. یکی از این متون ارزشمند، کتاب »بدایع‌الوقایع« اثر زین‌الدین محمود واصفی است. 

مطالعۀ دقیق این اثر، از جنبه‌های مختلف، می‌تواند زوایای بسیاری از واقعیت‌های ادبی، تاریخی، 

فرهنگی و مردم‌شناسی عصر مؤلف را روشن سازد.

مروری بر بدایع‌الوقایع واصفی

خدابخش سعادتی
عضو مؤسسۀ‌ پژوهشی بایسنغر



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

119

درباره این اثر، تاکنون پژوهش‌هایی صورت 

انتقادی  تصحیح  آن‌ها،  میان  از  که  گرفته 

از اهمیت  بلدروف، محقق روسی،  الکساندر 

که  تصحیح  این  است.  برخوردار  ویژه‌ای 

نخستین بار در سال ۱۹۶۱ میلادی در مسکو 

در دو جلد منتشر شد، نقطۀ عطفی در شناخت 

این  – هر چند  به شمار می‌آید  »بدایع‌الوقایع« 

تصحیح دارای مشکلاتی است. علاوه بر این، 

مقالات متعددی نیز در تحلیل این کتاب نوشته 

مفصّل  مقدمۀ  آن‌ها،  مهم‌ترین  که  شده‌است 

نوشته‌های  دیگر  و  »بدایع‌الوقایع«  بر  بلدروف 

او دربارۀ مؤلف و اثرش است. این نوشته‌ها که 

به بررسی ویژگی‌های کتاب و ارائه زندگی‌نامۀ 

و  ارزش  دارای  بی‌تردید  می‌پردازند،  واصفی 

حاوی  حال،  این  با  هستند؛  فراوانی  اهمیت 

نکات قابل تأمل و حتی نادرستی نیز می‌باشند 

که برخی از محققان بعدی، بدون نقد و بازبینی، 

آن‌ها را تکرار کرده‌اند و در بخش‌های آینده این 

شد.  خواهد  اشاره  آن‌ها  از  مواردی  به  نوشته 

تبیین اهمیت  یادداشت،  این  از نگارش  هدف 

برخی  بیان  همچنین  و  »بدایع‌الوقایع«  کتاب 

که بخشی  آن است؛ کاستی‌هایی  کاستی‌های 

از آن‎ها در پژوهش‌های پیشین مورد توجه قرار 

نگرفته‌است.

واصفی
به  متخلص  عبدالجلیل  بن  زین‌الدین محمود 

پژوهش‌گران   بیشتر  و  بلدروف  قول  به  واصفی 

 ،1 ج   :1349 شد)بلدروف،  متولد  هرات  در 

اوحدی  تقی‌الدین  برخی چون  این‌که  هفده(؛ 

بلیانی و نیز ذبیح الله صفا به نقل از او و سعید 

تاشکند  را  برجسته  ادیب  این  زادگاه  نفیسی، 

نوشته‌اند )اوحدی بلیانی، 1389: ج 7، 4541؛ 

صفا، 1369: ج 5، 1621؛ نفیسی، 1363: ج 

تولد  سال  نمی‌رسد.  به‌نظر  درست   )559  ،1

 890 سال  می‌توان  او  خود  گفتۀ  به  نظر  را  او 

حادثۀ  در  را  خودش  واصفی   گرفت.  نظر  در 

سلطان‌حسین  نوادۀ  میرزا،  مؤمن  کشته‌شدن 

بایقرا، سیزده ساله می‌گوید )واصفی، 1350: 

به  حادثه  این  این‌که  به  توجه  با  ج 2، 336(، 

و  می‌گیرد  صورت  خوافی  نظام‌الملک  مشورۀ 

نظام‌الملک به این جرم پس از اندک‌مدتی  به 

قتل می‌رسد و تاریخ‌نگاران تاریخ این واقعه را  

)خواندمیر،  کرده‌اند  ثبت  هجری   903 سال 

سال  در  واصفی  لذا  324(؛   ،4 ج   :1380

890ق. به دنیا آمده‌است.

اقوام نزدیک واصفی همه از متوسطین هرات 

و اغلب اشخاص مدرسه‌رفته و تحصیل کردۀ 

ساده‌ای  منشی  واصفی  پدر  بودند.  زمان  آن 

با اعیان و اشراف  بود و به اقتضای شغل خود 

هرات مراوده داشت. یکی از نزدیکان واصفی 

با  و  می‎گفت  شعر  او   بود،  »صاحب‌دارا«  

امیرعلی‌شیرنوایی نشست و برخاست می‌کرد. 

بلدورف و برخی از پژوهش‌گران دیگر به پیروی 

گفته‌اند  واصفی  عموی  را  صاحب‌دارا  او  از 

)بلدورف، 1349: هفده( در صورتی که خود 

نویسنده صاحب‌دارا را از نزدیکان مادری خود 

می‌داند: »این فقیر حقیر را به مولانا صاحب دارا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

120

از جانب والده خویشی نزدیك بود« )واصفی، 

طبع  که  هروی  امانی   .)386  ،1 ج   :1349

شعری داشت و در هرات کاسبی می‌کرد نیز از 

از  كه  امانی  بود: »مولانا  نزدیک واصفی  اقوام 

پای حصار  در  مشاهیر شعرای خراسان است 

بالای دكان  و در  بریانگری داشت  دكان نخود 

فضلا  و  كه مجمع شعرا  بود  حجره‌ای ساخته 

بود« )واصفی، 1350: ج 2، 291(.

واصفی در 13 سالگی به سرودن شعر روی 

آورد. از مهم‌ترین شعرهای او که در سال 913 

نام  به  است  منظومه‌ای  سرود،  قمری  هجری 

خمسۀ متحیره/ محیره مجموعه‌ای از چند غزل 

از  شعری  جواب  در  را  غزل‌ها  این  او  است، 

کاتبی سرود و در همۀ ابیات، دو کلمۀ آب و تیغ 

را التزام کرده‌است، این غزل‌ها در بدایع‌الوقایع 

چاپ شده‌است. )واصفی، 1349: ج 1، 96-

101(، واصفی هنوز سلسلۀ علوم مدرسۀ هرات 

را به پایان نرسانده بود که در حل معمّا شهرت 

یافت. معمّاگویی و معمّاگشایی که از تفریحات 

 درباریان سلالۀ جغتایی بود، 
ً
عامه و خصوصا

واصفی را محبوب خواص کرد و وسایل ترفیع 

او را به مدارج عالی فراهم آورد، طوری که در 

شانزده سالگی به دربار علی‌شیر نوایی راه یافت 

واصفی  بعد  به  آن  از  373-377(؛  )همان: 

گاهی به سِمَت معلم در خدمت شاه ولی که از 

امرای جغتایی هرات بود انجام وظیفه می‌نمود 

فریدون حسین  به عنوان کاتب دربار  و زمانی 

فرزند سلطان حسین بایقرا مشغول خدمت بود 

)واصفی، 1350: ج 2، 221(؛ واصفی به مرور 

زمان در پیشۀ واعظی که در آن شاگرد حسین 

اقران  265(سرآمد  بود)همان،  کاشفی  واعظ 

شد و در شاعری نیز مهارت یافت.

صفویان  تسلط  به‌دلیل  918ق.  سال  در 

با اهل  آنان  به هرات و سخت‌گیری و تعصب 

سنت واصفی به فرارود رفت )واصفی، 1349: 

4-8(، مدتی در خدمت عبیدالله خان ازبک 

)حک 940-947ق.(در بخارا به سر برد و پس 

از چندی به گلدی محمد/سلطان‌محمد ازبک، 

حاکم تاشکند، در شاهرخیه/تاشکند پیوست و 

تا پایان زندگی در خدمت وی ماند و در آن‌جا 

ف و مصنوع متعددی سرود، 
ّ
قصیده‌های متکل

او  نام  به  نیز  را  بدایع‌الوقایع  معروفش  کتاب 

نوشته‌است.

صاحب تذکرۀ مذکر احباب واصفی را شاعر 

بزرگ، منشی توانمند، معمّاگشا و معمّاگوی و 

نظیره‌گوی بی‌مانند گفته‌است )نثاری، 1377: 

.)113

واصفی شاعر بزرگی نیست و به ابتکار خود 

مکتبی نیز پدید نیاورد؛ ولی با انواع سبک‌ها و 

انشاهای ادبی آشنا بود و نمایندۀ برجستۀ مکتب 

)بلدروف،  می‌رفت  شمار  به  هرات  درخشان 

همان  اقتضای  که  همچنان  او   )61  :1324

و  جواب‌گویی  سروده‌هایش  بیشتر  بود،  دوره 

است؛  دیگر  شاعران  شعر  بر  نظیره‌گویی‌هایی 

امّا هیچ شاعری در سده‌های نهم و دهم هجری 

بازتاب  آثارش  او، اوضاع زمانه‌ را در  اندازۀ  به 

 
ً
کاملا سروده‌هایش  از  بعضی  نداده‌است. 

مصنوع است و دارای التزام‌های دشوار است و 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

121

این نشان از مهارت او در شعرگویی دارد.

مردم  زندگی  انعکاس‌دادن  در  واصفی 

در  ازبکان  حملۀ  و  دوره  آن  حاکم  اوضاع  و 

خراسان چندان مهارت دارد که حتی مؤرخانی 

او  پای  به  نیز  میرخواند  و  خواندمیر  چون 

هرات  تیموریان  دربار  در  زندگی  نمی‌رسند. 

را  وی  روزگار،  آن  ادبی  محافل  به  آمدوشد  و 

ریزه‌کاری‌های  و  نثر  گوناگون  روش‌های  با 

آشنا  روزگار  آن  شعر  مصنوع  و  پیچیده  سبک 

کرد. در غزل  و قصیده استاد بود و بخشی از 

ازبک  خان‌های  درمدح  که  را  قصیده‌هایش 

به  واصفی  آورده‌است.  بدایع‌الوقایع  در  سروده 

فرمان‌روایان  با  خود  تکلف‌آمیز  رفتار  خلاف 

تیموری و شیبانی، به بزرگان هرات مانند واعظ 

کاشفی  ارادت فراوان می‌ورزید و او را تا مرتبۀ 

بر فقیر  بود: »در آن شب  قایل   ولایت احترام 

یقین شد که مولانا حسین واعظ را مرتبۀ ولایت 

بوده‌است« )واصفی، 1350: ج 2، 267(. وی 

با بنایی هروی، آصفی، ریاضی، نوایی، امامی، 

هلالی، و فضلی معاصر و معاشر بود و زیرکی 

نیز از شاگردان او بوده‌است. شرح محرومیت و 

آوارگی درون‌مایۀ شعر واصفی است.« )انوشه، 

دیگر  خلاف  بر  1073-1074(»او   ،3 ج 

مؤرخان رویدادهای تاریخی را بیشتر از دریچۀ 

نظر افراد سادۀ شهری می‌نگرد و چه در حملۀ 

شیبانیان و چه در ظهور شاه اسماعیل صفوی 

از محرومیت‌ها و آوارگی‌های تودۀ مردم سخن 

نشان  ژرف‌نگری  بی‌سابقه  شیوه‌ای  به  و  رانده 

می‌دهد. مدتی در جست‌وجوی مخدوم و ولی 

نعمتی در شهرهای ترکستان آواره بود تا بعد از 

آزارها و شکنجه‌هایی از روزگار کشید سرانجام 

او  یافت.  راه  بخارا  و  ادبی سمرقند  محافل  در 

باقی عمر را درخدمت عبیدالله خان در بخارا 

و سلطان محمد ازبک در تاشکند سپری کرد و 

در حدود 70 سالگی در تاشکند دیده از جهان 

فروبست«)فرهانی منفرد، 1382: 37-35(.

بدایع‌الوقایع
عمر  پایان  در  را  بدایع‌الوقایع  واصفی 

دربارۀ  گفتاری  از  کتاب  کرد،این  تألیف  خود 

به  او  آشنایان  و  دوستان  و  واصفی  مهاجرت 

و  ادبی  از زندگی  و  ماوراءالنهر شروع می‌شود 

سیاسی هرات و رجال برجستۀ آن سامان سخن 

می‌گوید، از دوران جوانی و از هم‌سالان خود 

که همه از جوانان لایق و برگزیدۀ هرات بودند 

داستان‌ها می‌آورد. این قسمت بدایع‌الوقایع به 

قدری ساده و فصیح و سبکش به اندازه‌ای گیرا 

و طبیعی است که خواننده را بی‌اختیار مجذوب 

می‌کند.

مزایای بدایع‌الوقایع
بدایع‌الوقایع از جهت‌های گونان دارای اهمیت 

ویژه است: نخست از همه این اثر از نگاه ادبی 

در  بدایع‌الوقایع  است.  خاص  ارزش  دارای 

کنار آثار هم‎نوع خود از ذوق ادبی زمانه، قرن 

بارها  واصفی  می‌کند،  آیینه‌داری  دهم،  و  نهم 

ادبی در قرن نهم اشاره  به نکته‌های مهم رایج 

ادبی  ذوق  شناخت  برای  امر  این  و  می‌کند 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

122

به‌طورمثال  ارزنده‌است؛  بسیار  روز  آن  جامعۀ 

واصفی یکی از آثار باارزش و مهم خودش را 

خمسۀ محیره می‌داند: »در مادۀ آب و تیغ پنج 

غزل که موسوم است به خمسۀ محیره و سبعۀ 

سیاره در سلک نظم کشیده« )واصفی، 1349: 

ج 1، 98( و چنان‌که می‌گوید دیگران از عهدۀ 

این کار عاجر بوده‌اند و باز هم او از شاعرانی نام 

می‌گیرد که »چشم روزگار نظیر ایشان جز عکس 

ایشان در آیینۀ سپهر ندیدی و گوش هوش دوران 

مثل صدای گفت‌وگوی ایشان جز ندای همان 

مقالات از کوهسار کیهان نشنیدی؛ مثل: مولانا 

بنایی و خواجه آصفی و مولانا محمدبدخشی 

تربتی و مولانا هلالی و مولانا  و مولانا رضی 

اهلی و مولانا فضلی و مولانا امانی و غیر هم« 

)همان، 97(.

از این سخنان واصفی برمی‌آید که شاعران 

این  بودند؛  خود  روزگار  سرامدان  از  مذکور 

توصیف برای پژوهش‌گر یاری می‌رساند که با 

به  شاعران،  آن  اشعار  سبکی  ویژگی‌های  بیان 

سبک همان دوره و ذوق ادبی آن روزگار دست 

در  )همان، 379-378(  دیگر  جای  در  یابد. 

توصیف نظم ترکیب‌بندی از مولانا صاحب‌دارا 

در مرثیۀ امیرعلی‌شیرنوایی با مطلع:

ای فلک، بیداد و بی‌رحمی بدینسان کرده‌ای    

وی اجل ملک جهان را باز ویران کرده‌ای

می‎نویسد: »از زمان وفات حضرت آدم الی 

بر  از هیچ فاضلی  این‌ چنین نظمی  یومنا هذا 

صحیفۀ بیان نیامده و از این دم تا انقراض عالم از 

قبیل محالات است از کسی مثل این سر بزند. 

ارباب فضل که اهل انصافند می‌دانند که فقیر 

چه می‌گویم. مصراع اول هر بیتش به حساب 

جمل از تاریخ ولادت آن حضرت بحر موهبت 

خبر می‌دهد و مصراع ثانی از سال وفات«. برای 

سودمند  بسیار  نکته‌ها  این  امروز  پژوهش‌گر 

ذوق  خروار«  نمونۀ  »مشت  تعبیر  به  و  است 

ادبی آن روزگار و علل آن را دریابند. با توجه به 

همین موارد، شفیعی کدکنی قرن دهم را از نگاه 

)بخارا،  می‌‌داند  انحطاط  دورۀ  هنر  و  فرهنگ 

1399( و نکته‌های دیگر در مورد ذوق ادبی آن 

دوره می‌توان از بدایع‌الوقایع به دست آورد.

شعرشناس  و  شاعر  و  ادیب  خود  واصفی، 

بوده‌است. در مجالس زیادی اشعاری را نقد و 

نمونه‌های فراوان ذکر کرده‌است، حتی می‎توانیم 

بگوییم واصفی منتقد بزرگ دورۀ خود بوده‌است 

و حتی اشعارش هم نظر به شاعران همان دوره 

در حد متوسط قرار دارد؛ اما مهم‌تر از همه این 

است که او در این داوری‌ها سرنخ‌هایی می‌دهد 

که نشان از اصول پذیرفتۀ ادبی آن روزگار دارد 

یا اصطلاح‌های فراوان ادبی را به‌کار برده‎است 

که برای پژوهش‌گر امروز نقد و سبک ادبی بس 

همچنان   41-20 ص  اول  )جلد  راه‌گشاست 

صفحه‎های دیگر(.

از نکته‌های مهم و با ارزش دیگر در این اثر 

ذکر شاعران و نمونۀ شعری آنان است که پرداختن 

به آن مقالۀ مفصلی را می‌طلبد. تحقیق در این 

زمینه می‌تواند بعضی نکته‌های تازه‌ای را در بارۀ 

به  آنان  بدایع‌الوقایع و شعر  شاعران مذکور در 

ما یادآوری کند؛ به‌طور نمونه در دیوان رودکی 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

123

تصحیح سعید نفیسی، از قصیدۀ »بوی جوی 

مولیان« هفت بیت آمده‌است)رودکی، 1376: 

شش  عرضی  نظامی  چهارمقالۀ  در  یا  113(؛ 

بیت از این قصیده آمده‌است )نظامی عروضی، 

1327: 52-53(؛ اما در بدایع‌الوقایع از همین 

و  دیوان رودکی  در  که  آورده‌است  بیتی  قصیده 

چهارمقالۀ نظامی عروضی نیامده‌است:

ز انتظار خاك پایش غنچه را    

آب حسرت در دهان آید همی 

)واصفی، 1349، ج 1، 291(

سپانلو  محمدعلی  نخست  بار  را  نکته  این 

بخارا«  چکامۀ  از  بازیافته  »بیتی  مقالۀ  در 

از  را  نکته  این  که  گفته‌است  و  کرده‌است  بیان 

 :1383 )سپانلو،  دریافته‌است  بدایع‌الوقایع 

مورد  در  خوب  اطلاعات  و  معرفی   .)133

جامی  مولانا  چون  ادبی  بزرگ  شخصیت‌های 

امیرعلی‌شیر   ،)...  ،254  ،154  ،153  ،1 )ج 

و  پانزدهم  چهاردهم،  سیزدهم،  )ذکر  نوایی 

است(،  نوایی  علی‌شیر  امیر  بارۀ  در  شانزدهم 

بنایی )ذکر هفدهم در بارۀ مولانا بنایی است(، 

و ... نیز بر اهمیت این اثر افزوده‎است.

خوبی  آیینۀ  بدایع‌الوقایع  دیگر  طرف  از 

روزگار  آن  فرهنگی  مسایل  بازتاب  برای 

و  زنده  نحو  »به  و  است  ماوراءالنهر  و  هرات 

عامۀ  شرکت  و  می‌سازد  نمایان  بی‌سابقه‌ای 

ناس را در زندگی هنری و فرهنگی آن دوران به 

)کشاورز،  می‌دهد«  نشان  شیوه‌ای  مبین‎ترین 

رواج‌های  از  اثر  این  در   .)1118  :1371

رسم‌ها  خرافه‌پرستی‌ها،  صنایع،  عروسی، 

سرگرمی،  و  ادبی  محافل  ترتیب  رواج‌ها،  و 

به  منفی  نگاه  شاهدبازی،  فریب‌کاری‌ها، 

زنان، موسیقی و نقاشی و سرگرمی‌های روزانه 

گرفته تا ورزش‌های رسمی چون کشتی‌گیری، 

موارد  دیگر  و  شراب‎خواری،  شطرنج‌بازی، 

همین  شده‌است.  بیان  عجیب  و  هیجان‌انگیز 

قسم نویسندۀ  بدایع‌الوقایع از انواع علوم مروج 

و سن شامل شدن کودکان به درس و مدرسه ذکر 

برای  می‌کند )واصفی، 1350: ج 2، 21( که 

پژوهش‌گر تاریخ علوم نیز بس ارزنده‌است. به 

بیان واضح‎تر می‌توان گفت بدایع‌الوقایع گزارش 

فرهنگی هرات و ماوراءالنهر در قرن نهم و دهم 

است. 

»بدایع‌الوقایع  در  که  شواهدی  به  استناد  با 

دهم  و  نهم  قرون  در  که  گفت  می‌توان  آمده 

هجری زندگی فرهنگی هرات هم‌چنان که در 

محافل درباری رونق داشت در میان تودۀ مردم 

که پیشه‌وران و اصناف و اشخاص کم‌رتبۀ دیوانی 

باشند نیز رواج کامل داشت. صنعت‌گران هرات 

نه فقط مثل اعیان و اشراف آن دوره دوستدار شعر 

و خط خوش  زیبا  موسیقی  و  نقاشی  و  خوب 

به‌شمار می‌رفتند بلکه خود سازنده و موجد و 

ناشر آن نیز بودند. نبوغ واصفی در این است که 

او با تصویر جزئیات زندگی این استادان گمنام 

به  را  ما  آنان  و حسن سلیقۀ  تفکر  بیان طرز  و 

این نتیجه می‌رساند که هرات زمان واصفی از 

ایتالیای دورۀ رنسانس هرگز  شهرهای معروف 

 :1378 )محجوب،  نداشته‌است«  کم  چیزی 

.)353-352



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

124

وقایع  بیان  در  بدایع‌الوقایع  دیگر  اهمیت 

راوی  خود  نویسنده  این‌که  است،از  تاریخی 

وقایع است و آنچه می‌گوید خود به چشم سر 

تاریخی  اول  دست  و  خوب  منبع  دیده‌است 

است، چنان‌که مؤرخان و پژوهش‌گران همیشه 

به بدایع‌الوقایع به چشم منبع معتبری نگریسته‌اند 

)بلدروف، 572(؛ هرچند در مواردی مبالغه یا 

جنبۀ حکایت و قصه‌پردازی را نباید از نظر دور 

داشت.

اصطلاح‌شناسی  و  واژه‌شناسی  منظر  از 

ارزشمند  و  سودمند  اثری  بدایع‌الوقایع  نیز 

فراوان  واژه‌های  اثر،  این  در  می‌آید.  شمار  به 

بیگانه و اصطلاحاتی به‌کار رفته که در آن دوره 

این  داشته‌است.  رواج  فارسی  زبان  گسترۀ  در 

 از زبان‌های عربی، ترکی و 
ً
اصطلاحات عمدتا

مغولی وارد فارسی شده و دامنۀ آن‌ها به حوزۀ 

خاصی محدود نمی‌شود؛ بلکه طیف وسیعی 

از حوزه‌ها را در بر می‌گیرد که از اصطلاحات 

تا  گرفته  ادبیات  و  عروض  نجوم،  تخصصی 

شامل  را  عصر  آن  حکومتی  و  دیوانی  واژگان 

می‌شود؛ به طورنمونه:

)همان،  گفتن  جواب  مطلع،  رائیه،  قصیدۀ 

ج1: 8(؛ رجز، هزج، معما، مقتضب و مجتث، 

نایره  قید،  دخیل،  و  محنت  ردیف،  ردف، 

)همان: 32( مقبوض و مخبون، طویل )همان: 

و  فصاحت  41(؛  )همان:  بیان  و  معانی   )33

بحر  )همان: 280(  ظرافت  ملاحت  بلاغت، 

محیط  و  عروض  علم  العرض  مدید  بسیط 

طویل العمق فن شعر انداخت که به طبع وافر 

سلک  در  را  الفهم  قریب  جدید  معانی  کامل 

انتظام مشاکل و متقارب در منظوم گردانید دفاتر 

فصحای عرب و دواوین بلغای عجم را مزوی و 

محذوف ساخت )همان، ج 2: 30(؛

»از علم جبر و مقابله و علم مساحت و جر 

ثقیل و علم زیجات و تقاویم، سین به علم سیمیا 

که مشهور و معروف است« )واصفی، 1349، 

سپهر،  خورشید،  ناهید،  برجیس،  6(؛   :1 ج 

سرطان،  برج  خاور،  خسرو  7(؛  )هما:  طلوع 

اسد  265(؛  )هما:  فلک  دلو  حمل،  ثور، 

گردون، پشت ماهی، قعر بحر، )همان: 266(؛ 

268(؛  )همان:  سماک،  سمک،  گاوماهی، 

عیوق، عطارد، پادشاه کواکب )همان: 269(؛ 

کواکب سیار، نجوم ثوابت، عطارد، فلک اثیر، 

جوزا، شهاب ثاقب، پادشاه عالم‌افروز روز )ج 

.)29 ،2

بدایع‌الوقایع  در  ذکرشده،  مسایل  کنار  در 

معلومات خوب مکانی و جغرافیایی درج است، 

از وجود حمام‌ها و باغ‌ها، دکان‌ها، مکان‌های 

تفریحی گرفته تا نام‌های قدیمی بعضی مناطق 

که امروز به آن نام یاد نمی‌شود. این معلومات 

ارزنده برای پژوهش‌گر مسایل جغرافیایی بسیار 

سودمند است.

سبکی  ویژگی‌های  یا  نثر  نوع  بارۀ  در 

بدایع‌الوقایع نوشتۀ مستقلی نوشته نشده‌است؛ 

بدایع‌الوقایع  بارۀ  در  نوشته‌های  لابه‌لای  در 

بلدروف  می‌شود،  دیده  گفته‌هایی  به‌طورکلی 

در مقدمۀ این اثر نوع نثر بدایع‌الوقایع را ساده 

و واصفی را بنیان‌گذار نثر سادۀ فارسی می‌داند 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

125

)بلدروف، 1349: ج 1، هفده( که جای تأمل 

دارد؛ زیرا نثر این اثر ساده نیست تکلف وتصنع 

زیاد در متن وجود دارد و اگر قسمت‌هایی هم 

اطناب  فراوان  موردهای  است  ساده  نثر  دارای 

این  و عربی  فارسی  اشعار  و  کلمه‌ها  ترادف  و 

سادگی را از چشم دور می‌اندازد. برای شناخت 

بهتر ویژگی‌های سبکی این اثر، این موضوع در 

مقالۀ جداگانه‌ای بررسی خواهد شد.

ضعف‌ها یا کاستی‌ها
با این همه توصیفات این اثر، دارای کاستی‌هایی 

است: نخست این‌که سبک نوشتاری نویسنده 

بر اطناب است و این اطناب از نوع ممل است. 

نویسنده  را  ساده  مطلب  یک  موارد  اکثر  در 

مطلب  اصل  که  می‌دهد  شاخ‌وبرگ  چنان 

توصیف‌ها؛  در  به‌خصوص  می‌شود،  فراموش 

دنبال  نویسنده  که  می‌کند  فکر  گاهی خواننده 

توصیف  برای  بیابد  موضوعی  تا  است  بهانه 

زمان  اقتضای  از  هرچند  دادن.  شاخ‌وبرگ  و 

توصیف‌های  و  اطناب  نویسندگی  در  واصفی 

مبالغه‌آمیز بوده‌است؛ اما به هر صورت می‌تواند 

جزء کاستی‌های اثر باشد. مبالغه و گاهی غلو 

از ویژگی‌های دیگر اثر است و این نیز بیشتر در 

موارد  در  مبالغه  این  است.  نمودار  توصیف‌ها 

نزدیکان  توصیف  در  چه  می‌شود  دیده  فراوان 

مورد  کدام  یا  ممدوح  مورد  در  و چه  نویسنده 

دیگر. نوع توصیف‌ها عمومی، تکراری و قالبی 

است در موردهای فروان عین الفاظ را برای یک 

شخص به‌کار می‌برد.

خرافه‎ها و موردهای افسانه‌ای و غیر علمی 

در قالب روایت‌های واقعی از کاستی‌های دیگر 

مورد  در  قصه‌هایی  به‌طورمثال  است.  کتاب 

ابوعلی‌سینا و راه و روشی را که وی در تداوی 

بیشتر  چیز  افسانه  جز  می‌گرفته‌است،  به‌کار 

نیست.

نویسنده  دوم  جلد  از  اول  ثلث  بخش  در 

به  را  داستان‌هایی  محمد  سلطان  خواهش  به 

که  کرده‌است  نقل  پیشین  و شعرای  نام حکما 

هیچ‌یک از آن‌ها اعتبار تاریخی ندارد. همچنین 

که  داده‌است  نسبت  شاعرانی  به  را  اشعاری 

به  را  زیر  رباعی  آن‌جمله  از  نیست،  آن‌ها  از 

اسلم طوسی از اولاد فردوسی در مدح خواجه 

نظام‌الملک طوسی نسبت داده‌است:

عالم همه پرگار و کف خواجه نقط    

پیوسته به گرد نقطه می‌گردد خط

محتاج به تو کِه و مِه و دون و وسط    

کس را ندهد خدای دولت غلط

رباعی  بر ظهر  بدیهه  در  ادامه می‌گوید  در 

وی نوشت:

سیصد برۀ سفید چون سینۀ بط    

کز رنگ دگر نباشدش هیچ نقط

چوپان بدهد روان به دارندۀ خط    

از گلۀ خاص ما نه از جای غلط 

)واصفی، 1350: 103(

رباعی  تذکره‌ها  در  است  معلوم  که  چنان 

اول از بدرالدین جاجرمی است؛ البته با اندکی 

تغییرات:

نقط     خواجه  کف  و  است  محیط  چو  دنیا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

126

پیوسته به گرد نقطه می‌گردد خط

و دون و وسط    دولت  مِه  و  کِه  او  پروردۀ 

مدهد خدای کس را به غلط )بلیانی اوحدی، 

1389: ج 2، 707(

و رباعی دوم از خواجه شمس‌الدین محمد 

صاحب دیوان جوینی است البته با تغییراتی.

یا غزلی که یکی از مصراع‌های آن »ساقیا می 

ده که ابری خاست از خاور سفید« را به مولانا 

جامی نسبت داده‌است )واصفی، 1350: ج 2، 

از مطلع  که مصراع مذکور  در صورتی   )186

که  است  دهلوی  سجزی  حسن  معروف  غزل 

شد  سرسبز  »سرو  است:  این  دومش  مصراع 

صد برگ را چادر سفید« و مقطع آن این بیت 

است:

راست     طبع  نیابی  هرگز  را  اغیار  حسن  ای 

سفید  پر  نروید  هزگز  را  زاغ  این  است  راست 

)دهلوی، 815: 75(

دیگر  نمونه‌های  و  موردها  قسم  همین 

)گل‌چین معانی، 1363: 482-480(.

خلط جنبۀ ادبی این کتاب با وجهۀ تاریخی؛ 

داستان‌گونه  و  طولانی  که  کتاب  حکایت‌های 

تا چه حد  دامن می‌زند که  را  تردید  این  است 

است.  اعتماد  قابل  و  تاریخی  کتاب  مطالب 

در  چنان  کتاب  تاریخی  حکایت‌های  حتی 

هاله‌ای از شاخ و برگ‎های داستان‌گونه پیچیده 

کتاب  مطالب  صحت  که  شده‌است  پرورده  و 

ویژگی‌های  سو  دیگر  از  می‌کند.  خدشه‌دار  را 

در  که  داستان‌هایی  و  او  شخصیتی  و  روحی 

ارزش  از  می‌گوید  خود  دانش  و  فضل  بارۀ 

به  کلمات  رکاکت  نکتۀ   کاسته‌است.  کتاب 

تا  را  در مواردی کتاب  افراطی است که  شکل 

حد یک متن عامیانۀ سخیف و کم‌ارزش تنزل 

می‎دهد. پیشۀ واعظی واصفی هروی طبع او را 

به داستان‌های عامه‌پسند مایل کرده و جزالت و 

استواری کلامش را خدشه دار کرده‌است با این 

حال هیچ یک از این سخنان نمی‌تواند موجب 

آن شود که آگاهی‌های مهم و ارزشمند کتاب 

تأیید  تاریخ  منابع  توسط  بسیاری  درموارد  که 

او سبب  دید  زاویۀ  گرفته شود.  نادیده  می‌شود 

می‌شود که او رویدادهایی را در اثر خود ثبت 

به فرد است و در هیچ مأخذ  کند که منحصر 

نیست« )فرهانی منفرد، 1382: 35- دیگری 

)37

ارزش  دارای  بدایع‌الوقایع  ذکر شد  چنان‌که 

خاص ادبی است و از این جهت جزء متن‌های 

نوع  کدام  از  این‌که  اما  می‌رود؛  شمار  به  ادبی 

تذکره  را  آن  بلدروف  است،  برخوردار  ادبی 

567-574؛   :1324 )بلدروف،  خوانده‌است 

کتاب  در  قسم  همین  51(؛   :1404 امینی، 

که  معرفی شده‌است  فارسی  تذکره‌های  تاریخ 

گویا نویسنده بدایع‌الوقایع را تذکره دانسته‌است 

در   ،)482-467  :1363 معانی،  )گل‌چین 

این معرفی نویسنده نمونه‌ای از معرفی شاعران 

این  در  آورده‌است،  را  سودایی(  بابا  و  )کاتبی 

قسمت هم دیده می‌شود که واصفی در جواب 

سؤال سلطان محمد بهادر »کاتبی در کدام زمان 

یافته؟« کاتبی را  بوده و از کدام پادشاه تربیت 

معرفی می‌کند نه این که نویسنده خواسته باشد 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

127

هدفمند این شاعر را به دنبال شاعران دیگر معرفی 

از  کند. گیب و هم‌کارانش می‌نویسند: »یکی 

آثاری که شبیه به خاطره‌نگاری و یا گزارش سفر 

است بدایع‌الوقایع است که زین‌الدین محمود 

واصفی در آن اطلاعات باارزشی دربارۀ وقایع 

اول  نیمۀ  خلال  در  ماوراءالنهر  در  هم‌زمانش 

تاریخ و فرهنگ  بر  با اشاراتی  قرن دهم همراه 

ارائه می‌کند« ) گیب، 1361: 194(؛ کسانی نیز 

بدایع‌الوقایع را کتاب تاریخی گفته‌اند.

اما نظر به درونمایۀ این اثر بیشتر از این‌که 

تذکره و شرح حال شاعران باشد نوعی از روایت 

سنت  و  است  نویسنده  خود  چشم‌دیدهای 

نشده‌است  رعایت  اثر  این  در  تذکره‌نویسی 

از  برخی  دربارۀ  مفیدی  اطلاعات  هرچند 

بزرگان شعر و ادبیات را دربر دارد. بدایع‌الوقایع 

در گروه آثار محض تاریخی چون روضةالصفا، 

قرار  نیز  غیره  و  رشیدی  تاریخ  حبیب‌السیر، 

نمی‌گیرد؛ زیرا نویسنده هدفش هم ذکر تاریخ و 

وقایع محض تاریخی نبوده‌است بلکه ذکر وقایع 

بدیع و عجیب دوروبر خود نویسنده بوده‌است. 

مهم‌ترین  ببینیم  بیشتر  تأمل  با  اگر  هم  باز 

خصیصۀ این اثر از دیدگاه ژانری این است که آن 

را گزارشی از رویدادهای زندگی واصفی بدانیم 

که در سنت ادبی ما شبیه و نزدیک به سفرنامه و 

کتاب خاطرات است.

 
نتیجه‌گیری

از  واصفی  گفت  می‌توان  شد  گفته  آنچه  از 

است.  هجری  دهم  سدۀ  بزرگ  نویسندگان 

امروزه  او  شهرت  اما  می‌سرود؛  نیز  شعر  او 

این  است.  بدایع‌الوقایع  او  منثور  اثر  دلیل  به 

و  باارزش  اثری  گوناگون  جهت‎های  از  کتاب 

نگاه  از  اثر  این  همه  از  نخست  است:  متمایز 

ادبی دارای ارزش خاص است و بازتاب‌دهندۀ 

دیگر  طرف  از  است؛  ادبی  گوناگون  مسایل 

مسایل  بازتاب  برای  خوبی  آیینۀ  بدایع‌الوقایع 

فرهنگی آن روزگار خراسان و ماوراءالنهر است. 

اهمیت دیگر بدایع‌الوقایع در بیان وقایع تاریخی 

است،از این‌که نویسنده خود راوی وقایع است 

دیده‌است  سر  چشم  به  خود  می‌گوید  آنچه  و 

منبع خوب و دست اول تاریخی است. از منظر 

واژه‌شناسی و اصطلاح‌شناسی نیز بدایع‌الوقایع 

اثری مفید و ارزنده است. در این اثر معلومات 

اثر  اما  خوب مکانی و جغرافیایی درج است؛ 

مورد بحث کاستی‌هایی نیز دارد: نخست این‌که 

سبک نوشتاری نویسنده بر اطناب است و این 

اطناب از نوع ممل است؛ دیگر این‌که خرافه‎ها 

قالب  در  غیرعلمی  و  افسانه‌ای  موردهای  و 

است.  گردیده  درج  آن  در  واقعی  روایت‌های 

موردهای نادرست از قبیل نسبت‌دادن بیت‌هایی 

به شاعرانی که از آن‌ها نیست یا نقل واقعه‌هایی 

بیشتر  ژانری  نگاه  از  نداشته‌است.  واقعیت  که 

سیر  از  گزارشی  باشد  ادبی  تذکرۀ  این‌که  از 

مؤلف  برای  یا  که  است  واقعه‌هایی  و  سفر  و 

اتفاق افتاده‌است یا مؤلف آن‌ها را به چشم سر 

  دیده‌است. 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

128

سرچشمه‌ها
کتاب‌ها

• امینی، مسعود. )1404(. مروری بر چشم‌انداز 
جامعۀ خراسان عهد تیموری. فصل‌نامۀ پارسی‌بان، 

سال دوم، شمارۀ پانزدهم، صص 52-33.
 .)1389( محمد.  تقی‌الدین  اوحدی،  بلیانی   •
عرفات‌العاشقین و عرصات‌العارفین )جلد هفتم(. 
فخراحمد.  آمنه  و  صاحب‌کار  ذبیح‌الله  تصحیح 

تهران: میراث مکتوب.
 .)1349( )مصحح(.  الکساندر  بلدروف،   •
بدیع‌الوقایع )جلد نخست(. تهران: بنیادفرهنگایران.
تاریخ   .)1380( غیاث‌الدین.  خواندمیر،   •
چهارم(.  )جلد  بشر  افراد  اخبار  فی  حبیب‌السیر 

تهران: اساطیر.
دیوان   .)1376( جعفر.  رودکی،ابوعبدالله   •
مؤسسۀ  تهران:  نفیسی.  سعید  نسخۀ  رودکی. 

انتشارات نگاه.
ایران  ادبیات  تاریخ   .)1369( ذبیح‌الله.  صفا،   •

)جلد پنجم(. تهران: فردوس.
 .)1379( )مصحح(.  عباسی،جواد   •

جواهرالتفسیر. تهران: میراث مکتوب.
• فراهانی منفرد، مهدی. )1382(. پیوند سیاست 
و فرهنگ در عهد زوال تیموریان و ظهور صفویان. 

تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.
• کشاورز، کریم. )1371(. هزار سال نثر پارسی. 

تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.
تاریخ   .)1363( معانی،احمد.  گلچین   •
تذکره‌های فارسی )جلد دوم(. تهران: کتاب‌خانۀ 

سنایی.
• گیب،ه‍. آ. ر. و دیگران. )1361(. تاریخ‌نگاری 

در اسلام. ترجمۀ یعقوب آژند. تهران: گستره.

مذکر  تذکرۀ   .)1377( حسن.  نثاری،خواجه   •
تهران:  هروی.  مایل  نجیب  تصحیح  احباب. 

نشرمرکز.
 .)1327( عمر.  بن  عروضی،احمد  نظامی   •
تهران:  معین.  محمد  کوشش  به  چهارمقاله. 

ارمغان.
• نفیسی،سعید. )1363(. نظم و نثر در ایران و در 

زبان فارسی. تهران: فروغی.
 .)1349( محمود.  واصفی،زین‌الدین   •
بدایع‌الوقایع )جلد اول(. تهران: بنیادفرهنگ ایران.

 .)1350( محمود.  واصفی،زین‌الدین   •
بدایع‌الوقایع )جلد دوم(. تهران: بنیادفرهنگایران.

مقالات
یا  الکساندر. )1324(. بدایع‌الوقایع  • بلدروف، 
ترجمۀ صدیق طرزی.  واصفی.  زین‌الدین  تذکرۀ 
مجلۀ آریانا، سال سوم، شمارۀ دهم، صص 567-

.574
زین‌الدین   .)1324( الکساندر.  بلدروف،   •
واصفی. ترجمۀ کریم کشاورز. پیام نو، شمارۀ 4، 

صص 63-58.
بازیافته  بیتی   .)1383( محمدعلی.  سپانلو،   •
بهار، شمارۀ 3، صص  گوهران  بخارا.  از چکامۀ 

.138-133

نسخ خطی
• دهلوی، حسن. )815ق(. دیوان حسن دهلوی 

)نسخۀ خطی(. کتاب‌خانۀمجلس شورای ملی.

منابع الکترونیکی
 .)1399( محمدرضا.  کدکنی،  شفیعی   •
جامعه‌شناسیِ ذوقِ زمانه. مجلۀ فرهنگی و هنری 
از   1399 فروردین   13 در  شده  بازیابی  بخارا. 

]تارنمای تخصصی بخارا[.

حماسه



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

129

حماسه



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

130

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

130
پرید،  خوابی ‌رذل  از  که  بود  دیروقت 

شب  می‌دانست  کنده‌گذار  این‌که  با 

است.  گذاشته  سر  پشت  را  سختی 

درونش  در  نافذ  اما  ضعیف؛  نیرویی 

می‌گفت که امروز آخرین فرصت برای 

بقاست؛ نه فقط بقای شخص خودش، 

بلکه بقای گروهی از رفیقانش، آن‌هایی 

که ‌یازده سال بخشی از زندگی‌شان را در 

محض  بودند.  گذرانده  یک‌دیگر  کنار 

می‌کرد.  آزاد  را  خود  باید  خدا  رضای 

به  تنها  نه  بود،  داده  قول  می‌دانست که 

این  به خودِ خویشتنش.  بلکه  دیگران، 

معهود حماسه‌ای بود برای حماسه که 

افتاده  تخت  بر  نیمه‌جان  اکنون  همین 

بود. آن‌چه بیش از همه عذابش می‌داد، 

هذیان‌های بی‌معنایی بود که با اندوهی 

خاطرش  در  بی‌امان  رنجی  و  ژرف 

انعکاس می‌یافت و او را با خیالات بیمارگونه‌اش به وادی ناکجاآباد می‌کشاند. تخیّلاتی بیمارگونه که 

برای او معنای نهیلیسم را داشت، یا شاید هم غیرممکن به‌نظر می‌رسید.

چند روزی می‌شد که در یک تضاد می‌زیست. او در اوج نوجوانی، عادت به جمعیت نداشت 

نرگس درویشی



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

131

در  می‌خواست  که  می‌شد  دل‌تنگ  چنان  گاه  و 

دنیایی دیگر باشد. با این حال، امروز را برخلاف 

می‌پیوست.  جمعیتی،  به  ناگزیر  خود،  عادت 

البته این تصمیم از روی اجبار بود و نه انتخاب. 

 به آن می‌اندیشید، این تصمیم اسباب 
ً
اگر عمیقا

از  بود.  فردایش  برای  تضمینی  و  کنونی  حال 

این روی غضبناک نبود، چیزی بود که از دل و 

جان می‌خواست به انجامش برساند، حتی اگر 

برخلاف طبعش می‌بود. روزهای واپسین را چون 

لاک‌پشتی در لاک خود خزیده بود و به‌جز دیروز 

که عهدی را به زبان آورده بود، دیگر در این  باره با 

کسی سخن نگفته بود. 

نه، چنین روا نیست؛ نخست باید سرگذشت 

آن عهد و پیمان را حکایت کنم. دیری نمی‌گذرد؛ 

بغضی  با  درحالی‌که  او،  که  بود  دیروز  همین 

با  می‌جنگید،  درونش  در  بی‌سراپا  و  نابه‌هنگام 

شتاب به‌سوی اتاقی در طبقه‌ی دوم مکتب گام بر 

می‌داشت. همان اتاقی که سه سال می‌شد صنف 

رسیدن  برای  از  شتابش  بار  این  بود.  درسی‌اش 

به‌موقع کلاس درس نبود؛ چراکه خبری از معلم 

جنبده‌ای  هر  روز  آن  نبود.  همیشگی  صنف  و 

اداره‌ی  در  استادان  بود؛  خود  درگیر  به‌گونه‌ای 

جمع  بود،  جداگانه  ساختمانی  در  که  مکتب 

شده بودند و برخی نیز با شاگردان در گوشه‌وکنار 

صحبت‌ها  آن  البته  بودند.  گفت‌وگو  سرگرم 

گفت‌وگو؛  تا  بود  دل‌داری  و  دل‌جویی  بیش‌تر 

و  بودند  ناامیدی  غرق  نیز  خود  استادان  چراکه 

چهره‌های‌شان از دور حکایت تلخ اوضاع را بازگو 

می‌کرد. او از پله‌هایی که دیوارهای آن آذین‌بسته 

بالا  سرعت  با  بود،  نقاشی‌هایی  و  شعرها  به 

پیشین،  روزهای  برخلاف  این‌بار،  اما  می‌رفت؛ 

هیچ شعری را نخواند. راستش را بخواهید بی‌باک 

بود،  کرده  عرق  پیشانی‌اش  برمی‌داشت.  گام 

افکارش سخت در التهاب می‌سوخت و قلبش 

ت می‌زد که گویی کسی با چکش بر 
ّ

چنان به‌شد

آن می‌کوبد. از شما چه پنهان، با این‌حال، اندکی 

امیدوار به‌نظر می‌رسید؛ انگار جنگجویی بود که 

فرصتی برای پیروزی یافته باشد. لبانش خشک و 

بی‌آب بودند؛ اما چشمانش آب‌دار و پر از تنش. 

با هر قوسی که پله‌ها را پشت سر می‌گذاشت، 

دخترانی را می‌دید که دو یا سه نفره کنارهم نشسته 

می‌توانست  گذشته،  برخلاف  این‌بار  بودند. 

حدس بزند موضوع صحبت‌شان چیست. لختی 

پایش به کیفی که کنار پله افتاده بود برخورد کرد. 

سرش را چرخاند به انتظار این‌که صاحب کیف 

واکنشی نشان دهد، چیزی بگوید، چه می‌دانست 

: »جلو پایت را نگاه کن! کوری نمی‌بینی؟« 
ً
مثلا

یا حداقل کیفش را تکانی می‌داد و می‌گذاشت 

ندید،  او هیچ عکس‌العملی  اما  بازوانش؛  میان 

صاحب کیف آن‌قدر غرق افکارش بود که حتی 

نداشت.  اهمیتی  هیچ  هم  کیفش  خاکی‌شدن 

خیلی وقت بود که بی‌خیالش شده بود. 

رسید،  صنف  دروازه‌ی  دم  این‌که  به‌محض 

گروهی از هم‌صنفی‌هایش را دید که با چشمانی 

پر از انتظار به‌سوی او سر چرخاندند و یکی از آن 

میان صدا بلند کرد: 

»آه، دختران نگاه کنید، حماسه آمد!«.

دخترها گوش  بشین.  بیا  دختر؟  تو  »کجایی 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

132

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

132

 آرام 
ً
کنید، حالا دیگر گروه‌مان تکمیل شد، لطفا

باشید«.

شده  سفید  گچ  مثل  که  صورتی  با  حماسه، 

بود کنار رفیقش آریا نشست. آریا چون حماسه، 

زبان  و  موارد دست  بیش‌تر  در  و  نبود  گوشه‌گیر 

حماسه بود. روی به سویش کرد و گفت: 

»امروزهم تصمیم داری بی‌حرکت و ساکت 

نیاز  تو  زیرکانه‌ی  افکار  به  انگار  همه  بنشینی؟ 

دارند«. 

از  آریا پس  انداخت.  آریا  به  حماسه نگاهی 

به‌کاربستن افکار زیرکانه، لبخندی ملیح بر لب 

داشت، هرچند سر و صورتش خسته و خاک‌آلود 

اندیشید:  خود  با  حماسه  می‌خورد.  به‌چشم 

است.  کرده  را چنین خسته  او  که  حرف‌هاست 

آخر آشکار است که انرژی‌اش را از دست داده 

و هنوز مقاومت می‌کند. با آشفتگی‌ای که خبر 

از ضعف جسمانی و روحی‌اش می‌داد، حماسه 

پاسخ داد: 

آریا...  فقط  »باشه. یک کاری خواهیم کرد. 

سودمند  است؟  خردمندانه  آیا  ببینم  بگو  آریا، 

 
ً
را که دادم همه کاملا این مفکوره‌ای  آیا  است؟ 

سنجیده‌اند؟ بقیه مطمئن هستند؟«.

تو  مفکوره‌ی  حماسه؟  می‌کنی  فکر  چه  »تو 

جرأت  ما  هیچ‌کدام  اما  بود؛  ما  همه‌ی  ذهن  به 

دارد؛  ترس  می‌فهمم‌  نداشتیم.  را  مطرح‌کردنش 

اما خاطرجمع باش، کسی تو را ملامت نمی‌کند؛ 

چگونه  نمی‌بینی  موافق‌اند.  آن  با  همه  چون 

تقدیرت می‌کنند؟ تو کسی بودی که پیشنهادی 

که ما جرأت گفتنش را نداشتیم، با صدای بلند 

افتخار  تو  به  صبح  امروز  من  رفیق  زدی!  فریاد 

کردم! چرا این‌گونه می‌بینی؟ حقیقت را می‌گویم. 

حرف  رفتن  و  ناامیدی  از  همه  که  لحظه‌ای  آن 

حرف  و  کردی  بلند  سر  شیر  مثل  تو  می‌زدند، 

دل همه را به‌زبان آوردی. از این حقیقت گریزی 

نیست؛ یا باید این گام را برداشت یا باید به‌کلی از 

زندگی روی‌گردان شد! باز ببین همه ممنون‌دار تو 

خواهند شد، نگو که نگفتم«.

»مه منتظر آن نیستم که همه ممنون‌دارم باشند، 

این حرف را دیگر تکرار نکن دوست من«.

»باشه، باشه معذرت! «.

در همان هنگام پروانه از میان جمع برخاست، 

به‌سوی دروازه دوید، نگاهی دزدکی به دو سوی 

با  و  بست  محکم  را  دروازه  و  انداخت  سالن 

صدای لرزان گفت: 

»خوب دخترها، همگی می‌فهمیم که از فردا 

ساکت  ما  اما  می‌بندند؛  ما  به‌روی  را  مکتب‌ها 

دیروز  که  را  سخنی  فهمیدید؟  نمی‌نشینیم، 

حماسه گفت، به‌یاد بیاورید.  یک‌بار برای همیشه 

دروازه‌ی  دم  فردا  تا  آیا همه حاضرید  می‌پرسم، 

مکتب برای ‌یک هدف جمع شویم؟«.

شتافت،  پروانه  به‌سوی  همه  از  اول‌تر  رمان، 

کنارش ایستاد و گفت: 

»من که هستم! تصمیم من مثل روز برای همه 

نمی‌گویم،  هم  کسی  به  هرگز  این‌که  و  روشنه، 

مانعی  نمی‌خواهم کسی  مادرم.  و  پدر  به  حتی 

ایجاد کند«.

یکی از آن وسط پرسید؛ 

می‌کنی؟  ترک  بهانه‌ای‌  چه  به  را  خانه  »پس 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

133

مکتب که دیگر نیست«.

رنگ از رخ رمان پرید، هیچ پاسخی نداد و 

چهره‌اش نمایان‌گر این بود که حتی خود نیز از 

حرفی که زده بود مطمئن نیست. 

»حماسه، تو را به خدا یک چیزی بگو، خسته 

نشدی از این همه فکرکردن؟ بگو تا ما هم بدانیم 

در خیالات تو چه می‌گذرد؟« 

حماسه احساس ضعف می‌کرد و چشمانش 

خود  جای  از  آن‌هم  با  بود،  درمانده  و  خسته 

برخاست و گفت که تعدادشان بسیار کم است و 

هر یک باید برود و قبل از این‌که شاگردان مکتب را‌ 

ترک کنند، نیروی بیش‌تری جمع کند. درحالی‌که 

زیر لب با خود زمزمه می‌کرد: »ای‌کاش دیروز یا 

پریروز این برنامه را ریخته بودند«.

آن  و  است  تلخ  حقیقت  گرامی،  خوانندگان 

پریروز، کم‌تر کسی می‌توانست  و  دیروز  این‌که 

درک   
ً
اصلا کند.  باور  به‌درستی  را  شایعات  این 

آن کاری بود دشوار! چگونه ممکن بود مکاتب 

بسته شوند؟ مگر شهروندان خواهند گذاشت؟ 

مگر دنیا اجازه خواهد داد؟ دنیا! اما کدام دنیا؟ 

شاید دنیایی خارج از این مکان. حس مبهمی ‌به 

آن‌ها می‌گفت که تنها نخواهند ماند و این فاجعه 

می‌گذرد.  و  می‌آید  مصائب،  از  بسیاری  چون 

که  جاده،  کنار  در  بمبی‌  انفجار  مانند  درست 

ساعتی بعد چرخ‌های فروش میوه و شیرینی از 

روی سنگ‌فرش‌های خونین رفت و آمد می‌کنند. 

این‌که چیز عجیبی ‌نیست. والله! 

که  چرا  نکشید؛  درازا  به  فراخوان  روز  آن 

بسیاری از شاگردان رفته بودند و عده‌ای با شنیدن 

ندادند.  خوبی ‌نشان  عکس‌العمل  برنامه،  این 

از  بود.  گفته  »ترسو«  خیلی‌ها  پاسخ  به  آریا 

طرفی، عایشه همراه با یازده نفر دیگر، درحالی‌که 

دیدن  با  بود.  برگشته  داشت،  لب  بر  لبخندی 

اعضای جدید، گویی انرژی گروه افزون می‌شد 

بود،  افتاده  به‌جان‌شان  عین خوره  که  ناامیدی  و 

کم‌رنگ‌تر می‌نمود. کوتاه‌سخن، تعدادشان چند 

برابر شد و سپس همگی زیر درختان سرو، در 

میدان والیبال، گرد آمدند. 

طرحی  به‌نوبت،  هرکدام  آریا،  و  حماسه 

مبارزه‌گونه را به جمعیت کوچک شرح می‌دادند. 

نیز سخن‌ها  این میان، چشم‌های بی‌حرکت  در 

دریایی  هم‌چون  گویی  که  چشمانی  می‌گفتند. 

به‌رنگ خون بود، و برخی از آن‌ها با اشکی تازه 

می‌درخشیدند. گروهی هنوز در بند شک و ‌تردید 

می‌نگریستند  اطراف  به  ابهامی ‌تلخ،  با  آمیخته 

و  فاصله می‌گرفت. تک  از رخ‌دادها  باورشان  و 

توکی هم با تمسخر که نشانی از خشم بود، لبخند 

بر لب داشتند. آریا، آرام و مصمم، سخن‌گفتن را 

آغاز کرد:

»فردا همین ساعت، حماسه ساعت چنده؟ 

فردا  قرارمان  است.  صبح   ۱۰:۳۰ ساعت  بله، 

همه  مکتب.  دیوار  همین  پشت  ساعت،  همین 

باید قول بدید، قول شجاعانه!« 

حماسه که گهی بر چنگ ‌تردید افتاده از هدف 

دور می‌شد، در ادامه گفت: »اگر مشکلی برای 

آمدن دارید، همین حالا بگویید، فقط قول خود 

! همگی می‌دانیم که‌ یک 
ً
را فراموش نکنید لطفا

دست صدا ندارد«.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

134

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

134

یکی از آن میان صدا بلند کرد:

خانواده‌ها  به  بهانه‌ای  چه  پس  »حماسه،   

بیاوریم؟«

بقیه با چهره‌هایی که خبر از نگرانی جمعی‌شان 

»راست  کردند:  تکرار  هم  سر  پشت  می‌داد، 

می‌گوید.. راست می‌گوید«.

»بله، درست می‌گوید، برادرم اجازه نمی‌دهد 

به‌خاطر این موضوع بیایم«.

دیگری افزود: 

»خوب، مجبوریم دروغ بگوییم...، چاره‌ای 

جز این نیست«.

زمزمه  شکایت‌گونه  حالتی  با  لب  زیر  زهرا 

کرد:

»دروغ هم گفته نمی‌شود، تمام مکتب‌ها بسته 

خواهند بود، امروز این خبر به تمام شهر پخش 

شده است«.

حماسه در حالی‌که با هیجان به نظرهای بقیه، 

گوش می‌داد و پاسخی به هیچ یک از رفیقانش 

آریا  نگریست.  آریا  به‌سوی  گذرا  نمی‌کرد،  پیدا 

مثل همیشه به دادش رسید و با آواز بلند همه را 

به‌سوی خود خواند: 

است  کارساز  می‌کنید  فکر  که  بهانه‌ای  »هر 

بیاروید؛ اما هرگز حقیقت ماجرا را آشکار نکنید. 

 
ً
بعدا می‌کند.  افت  زود  خیلی  تعدادمان  وگرنه، 

سپس  بکشیم«.  پشیمانی  داریم،  عمر  تا  باید 

که  من  »خانواده‌ی  گفت:  آهسته  و  کرد  درنگی 

اجازه می‌دهند«. 

حماسه با رخسار التماس‌گونه از آن‌ها چنین 

درخواست کرد: 

و  دوستان  به  که  باشد  یادتان  »راستی، 

آن  به  که  هرکسی  خلاصه  اقوام،  و  همسایه‌ها 

تعدادمان  هرچه  دهید.  خبر  نیز  دارید،  اعتماد 

بیش‌تر باشد، قوی‌تر خواهیم بود«. 

‌به‌زبان  کلامی  بی‌آن‌که  بی‌حرکت،  همه 

این‌که گروهی  تا  به‌یک‌دیگر خیره شدند  آورند، 

از استادان از دور پدیدار شدند در حالی‌که آرام 

به‌سوی آنان گام بر می‌داشتند. جمعیت پراکنده 

شد و هر یک به‌سویی قدم برداشت. این حرکت، 

خون را در رگ‌های‌شان جاری کرد، مغزها داغ و 

چشم‌ها از امید لبریز گشتند. نبردی در پیش بود، 

نبردی که به آنان احساس اطمینان خاطر می‌داد؛ 

جنگیدن برای یک عمر زندگی، برای خودشان و 

برای هم‌نوعان‌شان. با تصوراتی روشن، هر یک 

از  پر  بود  راه خود رفت. در هر سری شوری  به 

خیال‌پردازی‌ و پر از امید، شور و امیدی توام با 

‌ترس که گلوی هر یک را محکم می‌فشرد.

حماسه تقلا می‌کرد تا ساعت مچی‌اش را از 

روی میز کنار تختش بردارد. از خود می‌پرسید 

می‌لرزند.  و  ضعیف‌شده  این‌قدر  دستانش  چرا 

و  مادر  صدای  چرا  پس  بود؟  خواب  هنوز  آیا 

برادرش را می‌شنید؟ اگر سحرگاه بود، چرا آن‌ها 

بود  رفته  فرو  تاریکی  در  اتاق  بودند؟ چرا  بیدار 

و هیچ نوری در آن دیده نمی‌شد؟ اتاق کوچک 

سال‌ها  از  پس  بالآخره  که  داشت  مستقلی  و 

توانسته بود جدا از برادر کوچکش بخوابد. اتاقی 

با کمدی سفیدرنگ برای لباس که درست پایین 

تختش گذاشته شده بود و میزی چوبی‌ که در کنار 

تختش خوش‌فرم به‌نظر می‌رسید و شماری کتاب 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

135

بودند. کیفش،  آرام گرفته  آن  کتابچه که روی  و 

بی‌حرکت و با زیپی باز، از دیروز همان‌جا مانده 

بود. حماسه به آرامی ‌سرش را چرخاند تا به‌خود 

آید و بتواند ساعت را پیدا کند. به‌سختی خود را 

باریکش  دست  آرنج  روی  و  کشید  به ‌یک‌بغل 

آمده  سرش  بر  چه  نمی‌دانست  هنوز  زد.  تکیه 

بود. عرق از سر و رویش جاری بود و روی میز، 

کاسه‌ای پر از آب قرار داشت که پارچه‌ی سفیدی 

در آن شناور بود. با دست چپ گوشه‌وکنار میز 

یافت.  را  ساعتش  بالآخره  و  کرد  جست‌وجو  را 

جسم  بیندازد،  نگاهی  ساعت  به  آن‌که  از  پیش 

سپس  برگرداند.  نخستین  به‌حالت  را  خسته‌اش 

ساعت را مقابل چشمانش گرفت و لختی طول 

کشید تا صفحه‌ی کوچک آن را به وضوح ببیند. 

قاپید  از دستش  را  ناگهان دستی در هوا ساعت 

و با سرعت سر جایش گذاشت. صدای مادرش 

بود که گفت: 

چرا  رفتنی،  نه  و  مکتبی ‌است  نه  که  »امروز 

کنی  استراحت  باید  می‌کنی؟  نگاه  را  ساعت 

دخترم. دیشب تا صبح دلم را ‌ترکاندی«.

آن  اما  می‌دید؛  غریبه‌ای  به  انگار  حماسه 

سردی  که  می‌دانست  بود.  مادرش  شخص، 

رفتار مادرش از‌ ترس پدر ناشی می‌شود. پشت 

همه‌ی این نوع رفتارها، چیزی جز سایه‌ی سنگین 

پدرش نبود. حماسه کم‌کم پی می‌برد که انگار 

حالش خوب نیست. با تب شدیدی که بدنش را 

می‌سوزاند و تبخالی که به تازگی کنار لبش خیز 

برداشته بود، با صدای لرزان گفت: 

 بگو«.
ً
»مادر، ساعت چنده؟ لطفا

گفت:  ملامت،  از  کنده  آ نگاهی  با  مادرش 

را  دستش  می‌گفتی«  هذیان  صبح  تا  »دیشب 

افزود: »هنوز تبت خیلی  او کشید و  پیشانی  بر 

بالاست. اگه تا بعد از ظهر تبت پایین نیاید، باید 

تو را ببرم داکتر«. درحالی‌که سخن می‌گفت، با 

غوطه‌ور  آب  در  را  پارچه  استخوانی‌اش  دستان 

کرده، آن را می‌افشرد و می‌گذاشت روی پیشانی 

آرامشی بی‌اختیار  به  دخترش. همین‌که حماسه 

پشت  را  دروازه  و  جست  بیرون  اتاق  از  رسید، 

سرش با آرامی ‌بست. 

حماسه به‌قولی که دیروز داده بود، فکر می‌کرد. 

نمی‌خواست به صدای نفس خبیثی که در گوشش 

‌زمزمه‌ی ناکامی داشت، گوش بسپارد؛ اما از شما 

گاه، در دام وسوسه می‌افتاد؛  چه پنهان، گاه ناخودآ

انگار زندانی‌ای بیش نبود.‌ ترس از این‌که نتواند 

به تعهدش عمل کند، ‌ترس از این‌که آریا و بقیه 

دوستانش را در میدان مبارزه تنها رها کند. رنجی 

در وجودش رخنه کرده بود و با خود می‌گفت: 

در  اما  است«؛  سیاه  بختم  چه‌قدر  خدا،  »ای 

او را آرام می‌کرد و می‌گفت:  نیرویی  باز  درون، 

»تو حماسه‌ای! نباید خودت را ببازی. باید روی 

پایت بایستی«. با این‌حال، ضعف، وجودش را 

در چنگ می‌گرفت، و افکارش مدام در گفت‌وگو 

و  درست  آن‌ها  با  کاش  حماسه،  »آخ  بودند: 

اشک‌هایش،  می‌کردی«   خداحافظی  حسابی‌ 

بالش  روی  چشمانش  گوشه‌های  از  بی‌اختیار، 

»ای‌کاش  ادامه ‌داد:  خود  با  سپس  می‌ریختند. 

این  دیروز  می‌دیدم.  بهتر  را  مکتب  دیوار  و  در 

فرصت را داشتم. لعنت به من!« آرام‌آرام خود را 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

136

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

136

به کناره‌ی تخت خواب کشید و پاهایش را آویزان 

ت عرق ‌تر شده بودند. 
ّ

کرد. لباس‌هایش از شد

برداشت  پیشانی‌اش  از  را  نخی  سفید  دستمال 

و کنار کاسه‌ی آب گذاشت. از دور هم می‌شد 

نفس‌هایش را شمرد، به‌سختی نفس می‌کشید. 

همه  که  گونه‌ای  به  بود،  زیبایی  دختر  او 

چشمانی  است.  فرشته  یک  عین  می‌گفتند 

دل‌فریب و صورتی نرم به مثال برگ گل داشت، 

زیبایی‌اش  به  که  ظریفی  و  کوچک  بینی  با 

قوس  زنخش  می‌بخشید.  دوچندان  جلوه‌ی 

خوش‌فرمی‌ داشت که به گفته‌ی مادرش، میراث 

خانوادگی‌شان بود. موهایی خرمایی و قامتی رسا 

داشت. هنگامی‌که روی پا ایستاد، هنوز دو قدمی 

‌برنداشته بود که ناگاه همه‌جا در مقابل دیدگانش 

اسیر  تخت  بند  به  دوباره  گویی  تاریک گشت؛ 

شد. 

تب  این  که  نمی‌توانست  کرده  درک  مادرش 

شدید چگونه ‌یک‌شبه به‌سراغ دخترش آمده بود. 

او که تا همین دیروز سلامت و پا برجا بود، و هیچ 

نشانی از بیماری در او دیده نمی‌شد. البته ناگفته 

نماند که حماسه دیروز نیز در مکتب حال خوشی 

نداشت، خودش نیز متعجب بود؛ اشتها نداشت 

و حس عجیبی ‌در دلش نهان بود، پنداری منتظر 

خبری بد باشد. شما خواننده‌ی ارجمند، آیا شما 

من  کرده‌اید؟  گیر  مخمصه‌ای  چنین  در  تاکنون 

ناشی  ضعف  و  دلهره  همان  این  می‌کنم  گمان 

از اضطراب باشد. آن‌چنان که شخص احساس 

گیجی و تهوع می‌کند، قلبش تند می‌زند و تمام 

 همان حالتی که 
ً
بدنش به لرزه می‌افتد. بله، دقیقا

شاید شما نیز روزی در زندگی تجربه کرده باشید. 

دیروز  را،  آن  از  شدید‌تر  شاید  یا  همان،  عین 

حماسه تجربه می‌کرد.

شب،  میانه‌های  در  بخواهید،  را  حقیقت   

مادامی‌که در تب می‌سوخت، فکرهایی به‌سرعت 

دست  بی‌آن‌که  می‌شدند.  رو  و  زیر  مغزش  در 

می‌شد.  کابوسی  اسیر  بی‌وقفه  باشد  خودش 

از کودکی خیلی تب می‌کرده  مادرش می‌گفت 

و هذیان زیاد می‌گفته. حال‌که ‌شانزده سال دارد، 

هذیان‌هایش دیگر کلمات با مفهمومی ‌نیستند؛ 

این  کند.  کنترل  را  آن‌ها  که  بود  گرفته  یاد  انگار 

از  که  چرا  داشت؛  شکر  جای  که  بود  نکته‌ای 

در  بود.  نگفته  چیزی  کسی  به  رفتنش  ماجرای 

واقع هنوز هیچ بهانه‌ای را راست و ریس نکرده 

بود، تب از شب  قبل او را در چنگ گرفته بود و 

نمی‌گذاشت درست فکر کند. گاهی زیر لب زق 

زق می‌کرد و مادر و برادرش می‌توانستند حدس 

اندوه  و  غم  می‌گذرد؛  چه  ذهنش  در  که  بزنند 

بسته‌شدن مکتب‌ها.

بند  بر  دستمالی ‌تر  حالی‌که  در  مادرش   

زیر  نفرین  از سر  آهی  با  دستانش می‌گذاشت، 

لب سخن می‌گفت، چنان‌که با زق زق حماسه 

هم‌آوا می‌شد: »الهی درد بی‌درمان بگیره این‌ها 

را! چه می‌خواهند از این دخترکان؟« لختی مکث 

می‌کرد، و به صدای بیرون گوش می‌داد، صدای 

می‌گفت  مکتب‌ها  بسته‌شدن  از  که  تلویزیون 

اتفاقی  انگار  نه  انگار  که  پدر حماسه  و صدای 

افتاده باشد. باز زیر لب زمزمه می‌کرد: »راحت 

شدین حالی، یک مکتب و دانشگاه بود برای این 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

137

با  آن‌گاه  دخترکان، دیگر چی داشتند؟ هیچی!« 

کنده  اندوه از اتاق خارج می‌شد و پیش از رفتن، آ

به  از حسرت  پر  و  اندوه نگاهی عمیق  با همان 

حماسه می‌انداخت و با تأسف می‌گفت: »فقط 

خلاص  را  مکتب  که  بود  مانده  دیگه  سال  یک 

دروغ درس خواندی،  به  انگار  یازده سال  کنی، 

دختر بی‌چاره‌ی من. خدا الهی بگیره این ظالما 

را. ماشاءالله کان«. 

به گوش می‌رسید  برادرش  نیز صدای  گاهی 

»ها‌ها،  می‌گرفت:  تمسخر  به  را  همه‌چیز  که 

دخترا چه‌قدر زود فارغ‌التحصیل می‌شوند! فرشته 

که صنف هفتم است، چه‌قدر خوبه بعد از هفت 

سال فارغ بشی!« 

به‌آرامی ‌به‌هوش  انگار  صداها  این  شنیدن  با 

می‌آمد. چشمانش را به‌سختی باز کرد، اطراف را 

می‌دید؛ این بار همه‌جا سرخین بود. می‌خواست 

فریاد سر دهد که »خون، خون!« اما دندان‌هایش 

محکم به‌هم چسپیده بودند. می‌خواست دستش 

اما هیچ حسّی در بدنش نداشت.  بلند کند؛  را 

چشمانش  و  می‌کردند  فِش‌فِش  گوش‌هایش 

خواب  که  می‌دانست  او  می‌کرد.  بسته  و  باز  را 

می‌شنید!  را  اطرافیانش  صدای  که  چرا  نیست؛ 

با این‌حالِ  دوست عزیز، راستش را بخواهید او 

اگرچه  حالت  این  آشناست.  بیگانه،  هرچند 

به‌سراغ   
ً
مکررا اما  می‌رسد؛  به‌نظر  عجیب 

از  این‌ها  که  می‌گفت  مادرش  می‌آید.  حماسه 

امتحان؛  شب‌های  تنش   
ً
مثلا است،  اضطراب 

اما در واقع، بیماری‌ای است که به زبان عامیانه 

به آن »بختک« می‌گویند. نمی‌دانم با آن تا چه 

میزانی آشنایی دارید؛ شبان‌گاه، بختک در خواب 

می‌شوند،  قفل  دندان‌هایش  می‌آید،  به‌سراغش 

حرکت  از  ناتوان  جسمش  و  می‌آید  بند  زبانش 

می‌شنود  را  همه‌چیز  و  است  هوشیار  می‌شود. 

عملی  هیچ  انجام  به  قادر  اما  می‌کند؛  حس  و 

بختک  به  غیرمریضی  حالت  در  هرگاه  نیست. 

و  بگیرد  آرام  است  گرفته  یاد  می‌شود،  گرفتار 

از تقلا دست بردارد. او در دل کلمه شهادت و 

سوره‌ی رحمان را بارها می‌خواند و این‌گونه آرام 

می‌گیرد. یک زمانی با خود گفت: » خوب، اگر 

در همین حالت از دنیا بروم، دوست دارم با ذکر 

کلمه‌ی الله بروم. و اگر هم بمانم، مطمئنم اوست 

که مرا جانی دوباره بخشیده است«. 

تصویر آریا هم‌چنان مقابلش نقش می‌بست؛ 

آریایی که فقط به‌خاطر او در این جنگ شرکت 

بود  قرار  این  از  ماجرا  چرا؟  می‌پرسید  می‌کرد. 

گرفته  تصمیم  آریا  پدر  می‌شد،  ماهی  چند  که 

مهاجرت  دخترش  آینده‌ی  تضمین  برای  بود 

کند. آن روز هم، پدر آریا از او خواسته بود که 

اگر می‌خواهد، کنار رفیقش حماسه بایستد. او 

حماسه  شرایط  اما  بود؛  گاه  آ دو  این  رفاقت  از 

کسی  حماسه  بود.  آریا  داستان  برخلاف   
ً
کاملا

را نداشت که حامی‌اش باشد، جز آریا و بقیه‌ی 

دختران. در میان موجی از خون، پدرش را می‌دید 

که با جامه‌ی خونین به‌سویش می‌خندید. این بار 

زق زق‌اش شدید‌تر شد و مادرش مثل همیشه به 

دادش رسید. مادر می‌دانست که بدترین کابوس 

حماسه در شب‌ها و روزهای بیماری چیست. 

»باز همه‌چیز را خونین می‌بینی دخترم، باز بابا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

138

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

138

خو…« 

پدرش در چهارچوب در ایستاده بود و گفت: 

»چه بلایی بر سر دخترت آمده؟ مریضه؟« 

حماسه با شنیدن صدای پدر، انگار کابوسش 

به واقعیت تبدیل شده بود. لرزش بدنش بیش‌تر 

شد. 

یک  »نه،  داد.:  پاسخ  نگرانی  با  مادرش   

سرماخوردگی ساده است. خوب میشه به‌خیر«

وای  وای  سرماخوردگی!  و  سال  وقت  »این 

وای«

این »وای وای«  مادر حماسه می‌دانست که 

روز  آن  حقیقت  در  نیست.  دل‌سوزی  روی  از 

خیلی‌ها انگار بی‌تفاوت بودند که زنان و دختران 

با ضعف روبه‌رو شده‌اند. زن بی‌چاره  بار دیگر 

کرده  درک  که  پیش  سال‌ها  را  تلخ  حقیقت  این 

بود و با آمدن طالبان، با چشمان خود شاهد این 

ضعف بود. 

او  و  می‌گذشتند  کند  سالی  هم‌چون  دقایق 

بود  داده  پیش  روز  که  عهدی  به  نیمه‌جان  هنوز 

با  با یک جان، بلکه  نه  فکر می‌کرد؛ عهدی که 

صد جان بسته بود. حسّ عجیبی ‌در او رخنه کرده 

بود و با خود می‌گفت تعهدش را بشکند و هرگز 

نشود.  حاضر  بودند،  گذاشته  قرار  که  جایی  در 

مشغول  به‌خود  را  ذهنش  سؤالاتی  حال،  این  با 

می‌کرد که جواب آن را نمی‌دانست. سؤالاتی که 

، دختران اگر بپرسند: 
ً
کم‌تر از کابوس نبودند. مثلا

می‌گفتی؟«  سخن  آن  از  که  نبردی  بود  »این 

این‌که آریا بهترین دوستش را زیر سؤال ببرند و 

او از خجالت سر خم کند؛ »پس چی شد آریا 

پس  می‌زدی،  قلمبه  حرف‌های  دیروز  که  تو  ؟ 

حماسه چرا نیامده؟، نکنه ‌ترسیده؟« او آریا را با 

شنیدن این همه سؤال بی‌جواب تصور می‌کرد، 

از این‌که او شرم‌گین شود و سنگ پیدا نکند که بر 

سرش بزند و دیگر هیچ‌کدام از دختران گروه به 

صحبت‌هایش گوش نسپارند. حماسه می‌دانست 

که اگر این اتفاق بیفتد، تفرقه و ناامیدی با سرعت 

دامن همه را خواهد گرفت و هنوز مبارزه شروع 

نشده، همه مکان را‌ ترک خواهند کرد.

فکر  آریا  با  رفاقتش  به  هرچیز،  از  بیش 

می‌کرد. به یاد روزهایی افتاد که در باره‌ی اهمیت 

دوستی‌ها  بود.  کرده  صحبت  آریا  با  دوستی 

بسیار عجیب‌اند، بعضی‌ها در ظاهر انگار خون 

به‌جایی  اما همین‌که گپ  را می‌مکند؛  هم‌دیگر 

آن  دارد،  حمایت  به  نیاز  که  می‌کشد  باریکی 

رفاقت‌ها نمونه‌ی خوبی ‌برای خیلی‌ها می‌شوند. 

میان حماسه و آریا چنین رابطه‌ای وجود داشت. 

حماسه  درون‌گرایی  از  همیشه  آریا  هرچند 

شکایت‌ها سر می‌داد؛ اما جدایی‌شان به‌هیچ‌روی 

شرح  به  نداریم  وقت  که  آن‌جا  از  نبود.  ممکن 

دقیق دوستی‌های‌شان بپردازیم، بهتر است با چند 

بود اشاره  الگوی رفاقت‌شان  سطری که همیشه 

کنم. چند دُرّ گران‌بها از سخنان حضرت شمس 

که می‌گفت: 

»آورده‌اندكه دو دوست مدت‌ها باهم بودند. 

گفت:  رسيدند. شيخ  خدمت شيخى  به  روزى 

»چند سال است كه شما هر دو هم‌صحبت‌ايد؟«

گفتند: »چندین سال«.

گفت: »هيچ ميان شما در اين مدت منازعتى 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

139

بود؟«

گفتند: »نه، الا موافقت«.

لابد  زيستيد.  نفاق  به  شما  كه  بدانيد  گفت: 

حركتى ديده باشيد كه در دل شما رنجى و انكارى 

آمده باشد – بناچار«.

گفتند: »بلى«.

گفت: »آن انكار را به زبان نياوردید از خوف«.

گفتند: »آرى«.

انگشتان  میان  اکنون  که  ساعتی  به  بی‌رمق   

ساعت  نیم  هنوز  دید،  بود  داشته  نگه  باریکش 

تب  در  هم‌چنان  او  اما  بود؛  مانده  قرارش  به 

تخت  از  را  خود  پای  دو  به‌سختی  می‌سوخت. 

پایین کرده، دستش را روی میز چوبی ‌کنار تخت 

گذاشت و ایستاد. باورش نمی‌شد این ضعف از 

برای چه به وجودش رخنه کرده بود؛ اما چاره‌ای 

جز تحمل نداشت. چند قدم برداشت و دست 

انداخت به ‌یونیفرم مکتبش که از دیروز دوقطع 

یک  درحالی‌که‌  بودند.  افتاده  جای‌لباسی  روی 

دیگر  دست  با  بود،  گرفته  دیوار  به  را  دستش 

نخی  شال  بست،  را  مکتبش  مانتوی  دکمه‌های 

سفیدش را به آرامی ‌روی سر انداخت و رنجور 

هم‌چون پیر زنی که زانوانش رمق راه رفتن ندارد، 

به طرف کیفش رفت. هنوز سر نچرخانده بود، که 

صدای برادرش آمد: 

»مادر جان! مادر جان! حماسه لباس مکتب 

پوشیده و می‌خواهد برود«.

می‌چرخید  برادرش  دهن  به  حرف  هنوز 

آستانه‌ی در ظاهر شد.  با شتاب در  که مادرش 

چهره‌اش ‌ترکیبی ‌از دلهره و‌ ترس بود. نزدیک‌تر 

از‌شانه‌اش  ضربه  یک  با  را  حماسه  کیف  شد، 

کشید و گفت: 

گوش  حرف  خدا  رضای  برای  از  »حماسه، 

تو کجا  بسته شده؟  که مکتب‌ها  نمی‌بینی  کن. 

می‌روی؟«.

او که نای حرف‌زدن نداشت با صدای لرزان 

پاسخ داد: 

بقیه  و  آریا  منتظرند.  همه  بروم.  باید  »مادر، 

دخترها«.

به  مرا  نکن  شد،  بسته  مکتب  کجا؟  »آخر، 

جنجال نینداز«.

فریاد  با  و  داشت  نگه  بالا  قوّت  با  را  سرش 

پاسخ داد:

»مادر! مکتب ما امروز باز است. همه جمع 

می‌شویم تا خداحافظی کنیم. دیروز فرصت نشد 

خداحافظی کنیم. من نه مبایل و نه شماره‌ای دارم 

که با رفیقانم به تماس شوم. اگر امروز نروم، شاید 

 مادرجان، اجازه 
ً
هرگز آن‌ها را دوباره نبینم. لطفا

بده!«.

صفحه‌ی  که  می‌دید  ترحمی‌  با‌  را  او  مادر 

و  بی‌روح  عروسک  یک  عین  دخترش  چهره‌ی 

در  افکند،  سایه  چشمانش  مردمک  به  خسته 

حالی‌که ‌اشک از چشمان و عرق از پیشانی‌اش 

می‌ریخت. باید از حقیقت چشم‌پوشی می‌کرد، 

باید این تصویر را آن‌چنان که بود نمی‌دید، باید 

که خودش  به‌هردلیلی  باز می‌داشت حالا  را  او 

دخترش  مریضی  همین  دلیل  نخستین  داشت. 

بود، چگونه ممکن بود او را با این ضعف در این 

شهر نگون‌بخت رها کند! با این جمله اتاق را‌ ترک 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

140

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

140

گفت: 

اگر بروی  به رفتنت ندارم،  »من هیچ دخلی 

جواب پدرت را باید خودت بدهی«.

شانه‌هایش  روی‌  آبی‌یخ  سطل  گویی  تو 

به  تکیه  و  زد  زانو  زمین  روی  همان‌جا  ریختند. 

میز کنار پنجره، هق‌هق‌کنان گریست. مادامی‌که 

کف دستانش به صورتش برخورد می‌کردند، از 

فرط داغی متعجب می‌شد و اشک‌ها صورتش 

زخمی  روی  پنداری  می‌آوردند،  سوزش  به  را 

‌نمک می‌پاشیدند. لختی گذشت و سر بالا کرد 

و دید همه‌جا عین گور تاریک شده. نکند شب 

فرا رسیده بود، به پنجره می‌نگریست، پنجره‌ای 

اما چیزی  نبود. دستی روی میز کشید؛  در کار 

جیغ  می‌خواست  نمی‌کرد.  برخورد  به‌دستش 

بزند؛ اما زبانش بند آمده بود. صدایی به گوشش 

اتاق  وارد  کسی  دروازه.  بازشدن  صدای  رسید، 

شده بود، اما نمی‌توانست او را ببیند. با این حال، 

می‌کرد.  حس  را  شخص  آن  سنگین  حضور 

می‌شد،  نزدیک‌تر  هرچه  می‌شد.  نزدیک  او  به 

بی‌جان‌تر و سنگین‌تر می‌گشت.  جسم حماسه 

انگار صد  اما  کند؛  بلند  را  می‌خواست دستش 

من گندم روی بازویش گذاشته بودند. چشمانش 

همه‌جا را تاریک می‌دید، یک لحظه احساس کرد 

چیزی روی سینه‌اش نشست، هرگز حضور کسی 

را این‌قدر دقیق حس نکرده بود؛ انگار می‌خواست 

وارد جسمش شود. سنگینی‌اش را روی چشمان، 

عمیق‌تر  سنگینی  می‌کرد.  حس  سینه  و  گلو 

می‌شد پنداری کسی او را با دو دست می‌فشرد. 

باید فریاد می‌زد، باید مادرش یا برادرش را صدا 

می‌زد. به‌سختی نفس می‌کشید و اما صدایی از او 

بلند نمی‌شد. نفس از حلقش بیرون می‌جست. 

در درون خود را به زمین و آسمان می‌زد و مثل 

گرگی زوزه می‌کشید؛ اما می‌دانست هیچ فایده‌ای 

ندارد. چنان‌که کسی صدایش را نمی‌شنید. 

اما چاره‌ی جز این نداشت، به فریادها ادامه 

می‌داد و در تقلای حرکت دستان و پاهایش بود 

که ناگهان صدای برادرش آمد: 

»حماسه! بیدار شو! مادرجان، حماسه حالش 

بد شده!«

چشمانش را باز کرد و برادر را مقابل خود دید،‌ 

ترسیده بود و پاهای حماسه را محکم گرفته بود. 

دخترم؟  شدی  بیدار  حماسه  شده!  »چی 

احمد،  گرفته.  سیاهی  را  تو  باز  نکنه  خوبی؟ 

دستمال را‌ تر کن، بده به من، زود باش«.

 خواننده‌ی عزیز، در چنین لحظاتی، او نه از 

خواب، بلکه از کابوسی هولناک بر می‌خیزد. بدین 

دلیل، دقایقی را باید نفس بکشد تا هوشیاری به او 

باز گردد؛ اما این بار که تب شدیدی نیز داشت، 

کابوس برایش طاقت‌فرساتر از همیشه بود. 

بر  اگر حق  اندیشید:  و  آمد  به‌خود  لحظه‌ای 

او خوابی ‌گماشته بود، پس تمام آن آمادگی‌هایی 

که برای رفتن به قرارش انجام داده بود نیز وجود 

هم‌چنان  که  لباس‌هایش  به  نداشتند!  خارجی 

خسته و بی‌نظم روی کت‌بند افتاده بودند، نگاهی 

بود.  نخورده  آن‌ها  به  دستی  انگار  انداخت. 

روی  را  کوله‌پشتی‌اش  و  مضطرب سر چرخاند 

نیز خواب  مادرش  تمام سخنان  یعنی  دید.  میز 

دوشش  روی  سنگین  باری  گویا  وای!  بودند؟ 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

141

گذاشته بودند. پس هنوز جرأت پیدا نکرده بود که 

در دنیای واقعی برخیزد و به قرارش برسد.

آه! ساعت... ساعت چند بود؟ زیر لب، آرام 

از مادرش خواست ساعت را به او بگوید. 

مادرش در حالی‌که قرصی به‌دست داشت و 

گیلاسی آب، گفت: 

»باید تو را به داکتر ببرم، چرا خوب نمیشی. 

این قرص را هم بخور. بعد از ظهر می‌برمت«.

در  نمی‌شنید،  را  او  صدای  گویا  مادرش   

پنجره  به‌سوی  او  کرد.  ترک  را‌  اتاق  همان‌حال 

نگاهی انداخت. بیرون هوا آرام بود. امروز روز 

نبرد بود؛ اما از طرفی اندوهی ناگزیر در اعماق 

وجودش آهنگی را زمزمه می‌کرد؛ همان آهنگی 

آریا  با  تفریح،  ساعت‌های  در  روزها  این  که 

می‌خواندند: 

میان جمعم من، ولی دلم تنهاست 

لبم چو گل خندان، دو دیده‌ام دریاست 

لب از برون خندد، دل از درون گرید 

ز برق چشمانم نشان غم پیداست، 

تو شاهدی ای غم ...!

جدالی  گرفتار  او  به‌راستی  همراه،  عزیزان 

کنترل  از  پیش  مدت‌ها  که  جدالی  بود.  درونی 

اوج  جدال  این  گاهی  بود.  شده  خارج  او 

می‌گرفت و گاهی آرام بود؛ چنان‌که پنداری دو 

شخصیت بیگانه در وجودش مستقر شده بودند؛ 

حضورشان  از  آن  از  پیش  که  شخصیت‌هایی 

گاه بود. حال بیایید همراه شویم و نامی‌ برای  ناآ

این دو بیگانه بیابیم. شرح حال از زمانی آغاز شد 

که برای نخستین‌بار، شایعاتی با لباس و معنایی 

احتمال  که  شایعاتی  رسیدند.  ادراک  به  جدید 

آن  پوچ‌بودن  از  بالاتر  به‌مراتب  آن  حقیقی‌بودن 

با چنین  تا کنون  آیا  بود. شما مخاطبان گرامی، 

چیزی برخوردی داشته‌اید؟ البته، می‌دانم شاید 

بپرسید منظور از کدام شایعات است. باید بگویم 

برخی شایعات هستند که به من و شما ارتباطی 

با ماست که  ندارند. در چنین مواردی، تصمیم 

چگونه به آن‌ها واکنش نشان دهیم؛ اما زمانی فرا 

می‌رسد که شایعات به خود ما مربوط می‌شوند یا 

به گونه‌ای درگیر آن‌ها هستیم. در چنین حالتی چه 

باید کرد؟ از کنار آن گذر کنیم یا در باره‌‌اش تأمل 

کنیم و راه‌حلی بیابیم؟ شما چه فکر می‌کنید؟ 

است  قرار  طالبان  شنید  که  روزی  حماسه 

ابتدا  ببندند،  دختران  به‌روی  را  تحصیل  درهای 

خنده‌اش گرفت. با خود اندیشید:

 »خوب، این‌قدر زن و دختر در سراسر کشور 

به مکتب و دانشگاه می‌روند! مگر ممکن است 

جلو همه را بگیرند؟«

 والله همین فکر را کرد و با حسّ اطمینانی 

که داشت، لبخندی از تمسخر بر لبانش نشست؛ 

شده  داغ‌تر  عنوان  این  که  نگذشت  دیری  اما 

رفت، به هرکسی که می‌رسید، سخن از بستن درِ 

مکتب‌ها و دانشگاه‌ها بر روی زنان می‌‌شنید. از 

شما چه پنهان، در مقطعی از آن زمان حسّاس، 

لرزه  به  بید  هم‌چون  تنش  نخستین‌بار،  برای 

افتاد. این‌بار، نیشخندی تلخ بر لبانش نشست؛ 

پیشانی‌اش  ترشی  بر‌  و  بود  درونی  که  تلخی‌ای 

دیوانه‌وار  نخستین‌بار،  برای  روز  آن  می‌افزود. 

به‌دنبال شایعه‌ای رفت که پیش از آن در باره‌اش با 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

142

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

142

یت نیندیشیده بود. 
ّ

جد

یک روز بعد از ظهر، وقتی از میدان والیبال 

مکتب دور می‌شد، با خود گفت: 

»خاک بر سرت کنند، نه نه، خاک بر سرت 

می‌شود اگر این حقیقت داشته باشد«.

نیلگون،  و  صاف  آسمان  زیر  لحظه،  آن 

ملایم  بادی  را  بلندقامت  سروهای  مادامی‌که 

‌تکان می‌داد، دلش به تنگی سوراخ سوزنی شد. 

او را وادار  برید و  آن‌قدر تنگ که لختی نفسش 

کرد بایستد و نفس عمیقی بکشد. آری، زمانی که 

شایعه وجودت را می‌لرزاند، یعنی کاسه‌ای زیر 

نیم کاسه است. همان‌جاست که‌ ترس و هول، تو 

را اسیر خود می‌کند. و تو می‌مانی با‌ ترسی که از 

آینده‌ای پست و خفت‌بار خبر می‌دهد. 

موجود  دو  بعد  به  روز  آن  از  گرامی،  یاران 

نامی ‌برای  جست‌وجوی  در  اکنون  که  غریب 

آن‌ها هستیم، در وجود حماسه نفوذ کرده‌اند. دو 

موجودی که همواره در جدال‌اند و بدون تعارف 

را  آن  دمی ‌اینش  می‌شود.  برجسته‌تر  نقش‌شان 

می‌کوبد و دمی‌دیگر، آنش این را. یکی بر دیگری 

دیگری  بر  هیچ‌کدام  هرچند  می‌کند.  تیز  دندان 

پیروز نمی‌شوند. یکی از آن‌ها به‌نظر می‌رسد به 

خود زیادی غرّه است و هیچ‌چیز نمی‌تواند او را 

ناامیدی  سخت  دیگری،  حالی‌که  در  بترساند، 

پیشه کرده و با هر سخنی چون شیشه می‌شکند. 

آن  تمسخر  شده  یکی  این  کار  که  روزهاست 

خودتان  و  بیایید  نمی‌کنید،  باور  اگر  دیگری. 

شاهد باشید: 

چون  ظاهری  سالوس،  »ای  گوید:  اینش 

اما من می‌دانم در دل چه‌ها که  آرام داری؛  ل 
ُ
گ

نداری!« 

آنش پاسخی دهد چون: » فی امان‌الله برو، 

حماسه را مدح می‌باید نه رنج‌اندری«. 

کند  نبردی  می‌بایست  شکرپایت،  »این 

جان‌کاه، آیا ندیدی مضرت از در و دیوار می‌بارد«.

وا 
ُ

ض تَعَرَّ
َ
ف حَاتٍ 

َ
نَف مْ 

ُ
دَهْركِ امِ  يَّ

َ
أ فِي  مْ 

ُ
ك »لِرَبِّ

کنون  تا  آیا  پاسخ‌ات،  باشد  چنین  )این  هَا« 
َ
ل

شنیدستی؟(.

پای  بر  دمی ‌تا  یک  دادی  مهلت  عدم،  »ای 

خیزد؟ مگو من نمی‌بینم، از طمع می‌گویی و من 

می‌دانم، حماسه باید برخیزد«.

سرنوشت‌اش  بر  که  معهودی  ابله،  »ای 

مضرت برساند، از برای چه؟ او ملول و بی‌جان 

گشته است باید بخوابد«.

»چرا چون زاغ جامه‌ی سیاه پوشیده‌ای؟ بگذار 

ناامیدی  وسوسه‌ی  گوشش  دم  این‌قدر  برخیزد، 

مخوان«.

قلبی‌  مادامی‌که  داری  تو، طمع دوستی  »ای 

بازی  می‌شنوی؟  حماسه،  داری؟  سنگ  چون 

را  تو  سخنانش  با  یک‌دمی،  مخوری  را  اینک 

می‌فریبد. آن‌که در دامنت آویخت او/ چون چنین 

گشتی ز تو بگریخت او)1( «.

»حماسه، بیا در من گریز تا به‌حقیقتی رسیده 

فریب‌خورده‌ی  او  بگریزی.  ناامیدی  از  و  باشی 

خویشتن است و بس«.

و  چشم  وسوسه‌هایش  به  می‌گوید،  »مزاح 

گوش ببند. ای بی‌خویشتن، سال‌ها تو سنگ بودی 

دلخراش/ آزمون را یک زمانی خام باش)2(«. 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

143

»اکنون آن آه‌ یعقوبی‌ نشاید حماسه را، او را 

دخمه‌ای در کار نیست. انسانی است خشک و 

‌تر، امروز را باید بجنگد: کان الله له. والسلام!« 

گاهی  رفیقان.  است  قفس‌شکل  انسان  تن 

اگر  حتی  می‌کند  زندانی  خود  در  را  موجوداتی 

زبانی صحبت  به چه  و  برای چه  از  آن‌ها  نداند 

می‌کنند. شما را تعجب است از برای چه؟ هرچه 

را  استغفرالله سر دهید، حقیقت  و  امان‌الله  فی 

چه  حماسه  برای  پس  کنید.  عوض  نمی‌توانید 

راه فراری است؟ فی هذا، تنها چاره آن است که 

خدا را یاد کنی و از او بخواهی، آنانی که در قفس 

وجودت اسیر شده‌اند، موجودات نیکی باشند. 

رخنه  او  بر  چنان  اثر  این  نیست؟  همین‌طور 

فی‌هرا  و  می‌گرفت  قرار  راهی  دو  در  که  می‌کرد 

اشتر خارخار  می‌زیست. جسمش چون وجود 

دو  این  و  بود.  به‌سایش  رو  صورتکش  می‌شد. 

می‌کردند.  مختل  جابرانه  را  افکارش  موجود 

بالمناسبة، آیا نامی ‌برای این دو موجود در ذهن 

دارید؟ 

با این حال، اندکی درنگ می‌کند و بار دیگر 

افکار  این  دام  از  بلکه  تا  می‌دهد  به‌خود  تکانی 

در  که  بود  کابوسی  آن  از  مشکل  یابد.  رهایی 

موجود  آن  در حالی‌که  بود.  کرده  تجربه  خواب 

درونی بی‌امان تکرار می‌کرد: » رستم می‌باشی 

به  را  همه  می‌خواهی  کشت؟  را  پسرش  که 

به  همه  نروی،  قرار  سر  بر  اگر  بدهی؟  کشتن 

خانه‌های‌شان باز می‌گردند« حماسه دمی ‌به فکر 

فرو رفت، کنار تخت نشست و آرزو کرد ای‌کاش 

از  تصویری  بود.  گفته  وداع  دوستانش  با  دیروز 

آهو با لبخند زیبایش ظاهر می‌شد، فرشته را در 

س را برای چند 
ّ

خیال در آغوش می‌کشید و مقد

لحظه بیش‌تر نظاره می‌کرد. در خیالش می‌دید 

که به شهربانو کتابی ‌هدیه می‌دهد و آریا را، آریا 

را دقایق بی‌شماری در آغوش می‌گیرد. سیلاب 

اشک از چشمانش جاری می‌شدند. پتوی روی 

زیر  و  می‌فشرد  دستانش  میان  محکم  را  تخت 

لب با خود می‌گفت: »ای‌کاش گریه کرده بودم، 

ای‌کاش دست‌های‌شان را محکم‌تر می‌فشردم و 

 
ِ

آن‌ها را عاشقانه می‌بوسیدم،. ای‌کاش این وداع

لحظه‌ی جاویدان، در خاطره‌ام می‌ماند و آن‌ها را 

به نفع روزگار می‌سپردم«. حسرتی جان‌کاه او را 

به زنجیر کشیده بود. حسرتا!  

بالا  مکتب  پله‌های  از  هنگامی‌که  دیروز، 

دیوار  و  در  به  نگاه‌هایش  آخرین  به  می‌رفت، 

سالن‌ها می‌اندیشید. »وای بر من، ای کاش آن 

شعرها و نقاشی‌های روی دیوار را عمیق‌تر نگاه 

خود  با  را  تصویرش  آخرین  ای‌کاش  می‌کردم، 

آورده بودم«. 

وقتی  تنها  است!  رمزآلودی  موجود  انسان 

پیش  حسرت  و  دریغ  می‌رسد،  کار  پایان  به 

خسته‌اش  ذهن  اکنون  می‌روند.  رژه  چشمانش 

و شعرهای  عبارت‌ها  آن  از  تا چندی  می‌کوشد 

برخی  واقع  در  آورد.  به‌یاد  را  مکتب  دیوار  روی 

را به‌یاد می‌آورد؛ اما به زبان آوردن آن کاری بود 

دشوار. 

متصل  پیش/  ز  بخشیدی  که  دانش  »قطرۀ 

گردان به دریاهای خویش«. 

فرض  مسلمان  زن  و  مرد  برای  علم  »طلب 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

144

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

144

است«.

»ز گهواره تا گور دانش بجوی«.

را  زندگی‌ات  کتاب  از  صفحه  یک  روز  »هر 

بخوان«.

»تو را به علم و دانش گران‌بهاست روزگار/ که 

علم گنجی است پنهان در دل‌ها«. 

از  موجی  اکنون  بود،  شده  دمی ‌بی‌خویش 

به  گویی  بود،  شناور  گونه‌هایش  روی  اشک 

سرنوشت تن داده بود. این حالت خبر از موفقیت 

یکی از موجودات درونش را می‌داد، روی تخت 

داده  او دست  به  تاسیانه  سست می‌شد. حالتی 

بود. ماشاءالله کان.

عزیزان خواننده، اکنون او در دنیای برزخ‌‌گونه 

ببیند،  را  ساعت  خواست  وقتی  می‌‌کشد.  نفس 

هوش و حواسش بار دیگر در قفسِ تقدیر زندانی 

شد. از شما که نمی‌‌شود چیزی را پنهان کرد، باید 

بگویم در لحظه‌‌ای که او به سرنوشتش سر خم 

کرده بود، عقربه‌های ساعت، هر دو، روی یک 

 بالای عدد ۱۰. یادتان 
ً
نقطه ایستاده بودند: دقیقا

هست؟ قرار آن‌ها  ساعت ۱۰:۳۰ بود. در حالی 

که قطره‌های اشک از گونه‌اش می‌لغزید، با خود 

می‌اندیشید که دیگر زمان ندارد و باید برخیزد. 

حماسه خوش‌‌چانس بود که به نزدیکی مکتب 

زندگی می‌کرد. کافی بود پنج‌دقیقه‌ پیاده برود و دو 

سه دقیقه هم منتظر اتوبوس بماند. اتوبوس ظرف 

مکتب  دروازه‌ی  مقابل  درست  را  او  پنج‌دقیقه 

این‌حال، در روزهای معمولی،‌  با  پیاده می‌کرد. 

ترجیح می‌داد پیاده‌روی کند. او محله‌ای را که در 

آن زندگی می‌کرد، دوست می‌داشت. هر صبح 

از کنار دکان‌های رنگارنگ می‌‌گذشت و پلی را 

در  و خموش،  آرام  آبی،  که جوی  می‌‌کرد  عبور 

بطنش جاری بود. 

به‌جز ساعت مچی‌اش، ساعت  در حالی‌که 

دیگری در اتاق نبود، با آن‌هم، انگار از راه دور، 

می‌رسید.  به‌گوشش  ساعت  تیک‌تاک  صدای 

این صدا او را به آهستگی زنده‌تر می‌کرد. سوی 

به  که  ضعیف  شمس‌الضحی  را  چشمانش 

کشید.  خود  به‌سوی  بود،  تابیده  اتاق  گوشه‌ی 

گوشه‌وکنار چشمانش به‌سرخی خون و آب‌گونه 

آبیاری  بودند چنان‌که گویی ریشه‌ی مژگانش را 

کرده باشند. آهی کشید و انگار از دفعات قبل با 

هوش و حواس بیش‌تری بیدار شده بود. بدنش 

بود.  خوابیده  سال‌ها  انگار  بود؛  خسته  و  کوفته 

آن  با  گذشته  شب  از  که  حالتی  برابر  در  ضریر 

بود  قادر  این‌بار  خاست.  پای  بر  بود،  جنگیده 

لباس و کیفش را به‌راستی لمس کند، خرسند بود 

که دوباره بر پای ایستاده بود. به آهستگی خود را 

به میز رساند، در این حین، هرگز به این نیندیشیده 

بود که به پدر و مادرش چه بهانه‌ای خواهد آورد. 

پنداری یکی از روزهای عادی رفتن به مکتب را 

آمادگی می‌گرفت. در ظاهر دختری را می‌دیدید 

بیش  و  و کم  بی‌خیالی می‌زد،  به  را  که خودش 

حرون به‌نظر می‌رسید. کسی که هیچ‌چیز برای از 

دست‌دادن ندارد و محن زندگی او را فقط به‌یک 

مأموریت واداشته است و دیگر هیچ. 

محکم  دست  کف  با  را  ساعتش  مادامی‌که 

فکرکردن  برای  ثانیه‌ای  حتی  که  برد  پی  گرفت، 

و  ببندد  را  گوشش  و  چشم  باید  است.  نمانده 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

145

هرچه قدرت دارد بر دو پای آورده، خانه را ‌ترک 

کند. پشت دروازه‌ی بسته‌ی اتاق لحظه‌ای مکث 

کرد، دست روی دستگیره‌ی چوبیِ ‌در گذاشت و 

عرق پیشانی‌اش را با پشت دست دیگر پاک کرد. 

دستگیره را به‌سرعت چرخاند، و خود را انداخت 

اعضای  از  یک  هیچ  که  دید  گذرا  و  سالن  به 

خانواده نیستند. خود را با عجله به پله‌ها رساند 

و خیلی زود کفش‌هایش را پوشید و پنداری صد 

تا  پله را یک پله کرده، چون پرنده‌ای پر کشید. 

می‌خواست در حیاط را باز کند، صدای مادرش 

از بالای پله‌ها او را لختی متوقف کرد: 

»حماسه! حماسه! کجا می‌روی دختر؟ صبر 

کن، بگذار من هم با تو بیایم. حماسه، به تو گفتم 

صبر کن«.

مادرش تا به پایین پله‌ها رسید، حماسه وقت 

رفته بود. او روی اولین پله نشست و با خود به دعا 

پرداخت و با صدای بلند می‌گفت: 

»أفرغ علینا صبرًا« )خدایا صبری عطا کن به 

ما(.

آهی می‌کشید و ادامه می‌داد: 

»اگر پدرت می‌بود چه جوابی‌ می‌دادم! خدا 

رحم کرد و او نبود«. 

مادر به‌سرعت خود را به اتاقی رساند و شالش 

که  را  پیچید. چادری سیاه  دور گردن محکم  را 

گل‌های ریز بنفشی داشت روی دست انداخت. 

سری به ‌آشپزخانه زد، زیر گاز را خاموش کرد و 

از  نگران‌تر  با چهره‌ی  را بست. سپس  سر دیگ 

همیشه کلید خانه را برداشت و به‌دنبال حماسه 

دوید. 

 به سرهای بی‌شماری می‌تابید؛ 
ً
خورشید تقریبا

اما نسیم خنک صورت‌ها را نوازش می‌داد. بوی 

می‌رسید.  مشام  به  نانوایی‌ها  از  تازه  نان  خوش 

خود  همیشگی  زندگی  و  کار  گرفتار  همه  مردم 

بودند. پسرکی به‌سرعت مقابل دکانش را جاروب 

مثل  سروصدا‌ها  می‌کرد.  پاشی  آب  سپس  و 

با  مثل همیشه  پیرمردان سحرخیز  بود.  روز  هر 

صندلی‌های  روی  کشیده،  تو 
ُ
ا و  سفید  جامه‌ی 

مقابل دکان‌ها نشسته بودند و آفتاب می‌گرفتند. 

شماری آن‌طرف‌تر گرم نوشیدن چای سبز بودند. 

خیاط سر جاده، با صد شوق درحالی‌که لبخندی 

روی لب داشت شیشه‌ی دکانش را پاک می‌کرد 

منعکس  خورشید  نور  زیر  فاصله  با  لکه‌ها  و 

می‌شدند. سبزی‌فروشان با سطل آبی ‌در دست، 

تازه  روی چرخ سبزی‌ها آب می‌پاشیدند و گلو 

خود  به‌سوی  را  مردم  بعد  اندکی  تا  می‌کردند 

بخوانند. میوه‌فروشان را می‌دیدی، که میوه‌ها را 

می‌چیدند، سیب‌ها  هم  کنار  ظرافت  و  دقت  با 

داشتند  دست  در  که  دستمالی  با  یک‌یک،  را 

می‌ساییدند، و سپس انگورها را با حوصله‌ی تمام 

روی چرخ قرار می‌دادند. 

ایستاده  اتوبوس  منتظر  چندی  حماسه، 

بود؛ اما طبق معمول اتوبوس دیر کرده بود. بناءً 

تصمیم گرفت پای پیاده به‌طرف مکتب راه بیفتد. 

دیرتر  هم  دقیقه‌ای  ده  »اگه  می‌گفت:  خود  با 

برسم، مشکلی ندارد«. او همین‌طور سرکش قدم 

بر می‌داشت اما می‌دانست قدم‌هایش به تدریج 

چیره  او  بر  ناخوشی  ضعف  می‌شوند.  آهسته‌تر 

تا  با خود فکر کرده بود که  این‌حال،  با  می‌شد. 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

146

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

146

بگذارد.  قدم  با‌سرعت  باید  دارد  را  توانش  وقتی 

لبانش خشک‌تر از یک‌ساعت پیش شده بودند، 

آن‌گونه که به دندان‌هایش می‌چسپیدند و پس از 

اندکی تقلا، آن‌ها را از هم جدا می‌کرد.

می‌رسید،  درختی  سایه‌ی  زیر  به  هنگامی‌که 

ند می‌کرد چنان‌که می‌خواست از 
ُ
قدم‌هایش را ک

نور آفتاب فرار کند و با خود اندیشید که به درخت 

می‌گیرد.  کمی ‌نفس  و  می‌ایستد  لختی  بعدی 

زمانی که به آن درخت که هدف تعیین شده‌اش 

از  بدنش  داد.  تکیه  نازکش  تنه‌ی  به  رسید،  بود 

سردی سایه‌ی درخت لرزید. باورش نمی‌شد که 

در این هوا، این‌قدر احساس خنکی به او دست 

را  کیفم  من  کرد، »چرا  فکر  با خود  باشد.  داده 

می‌کرد.  سنگینی  کیفش  من«  به  لعنت  آوردم! 

هنوز کتاب‌ها و کتابچه‌های چند روز پیش را از آن 

نکشیده بود. آخر در این یازده سال این اولین‌باری 

بود که به مکتب از برای هدف دیگری می‌رفت. 

را  کیفش  عادت  روی  از  شاید  می‌دانست!  چه 

برداشته بود. مگر می‌شود دختر بود و بدون کیف 

به مکتب رفت! والله. 

کفش‌هایش  به  دیوار  بر  تکیه  مادامی‌که 

می‌دید، صدای زنگ بایسکلی را شنید که هی به 

 زنگ می‌زد. »دینگ، 
ً
او نزدیک می‌شد و مکررا

درست  و  کرد  بالا  را  سرش  دینگ«  دینگ، 

مقابلش پسرکی را دید که سنش به ده‌یا یازده سال 

می‌خورد. با لبخندی از روی هیجان و مسخرگی، 

کنار پیاده‌روی ایستاد و گفت: 

»هه هه هه، چرا لباس مکتب پوشیدی؟ کجا 

میری خاله؟ مکتب‌ها شما دخترها که بسته شده، 

نکنه خبر نداری؟«.

با اندوهی از روی دل‌سوزی به او نگریست، 

چیزی نگفت و پسر به راه خود ادامه داد. حماسه 

بغضی گلویش  در حالی‌که  افتاد  به‌راه  همین‌که 

همه  چرا  »چرا!  می‌گفت:  خود  با  می‌فشرد  را 

انگار خوشحال‌اند، چرا همه خوشحال‌اند« این 

اطراف  به  افکار  این  داشتن  با  شد  باعث  اتفاق 

خود دقیق‌تر بنگرد. آخه، از این پیش با خیال هر 

اکنون  اما  بود؛  برداشته  قدم  را  این جاده‌ها  روزه 

بود،  شده  متجسس  انگار  جدید،  افکاری  با 

می‌خواست پنهانی ببیند که مردمش با اندوهی 

که تازه امروز روز اولش است چه چهره‌ای به خود 

گرفته‌اند. هرچه بیش‌تر می‌دید، تعجبش بیش‌تر 

می‌شد؛ تعجبی‌که حاکی از خشم و نفرت بود. 

پیشانی‌اش چروک می‌شد و سؤال‌های بیش‌تری 

 پیرمردی را 
ً
به ذهن ظریفش خطور می‌کرد. مثلا

می‌دید که روی صندلی نشسته، به نقطه‌ی دوری 

از  است؛  خود  افکار  در  غرق  و  دوخته  چشم 

خود می‌پرسید: »آیا او به بسته‌شدن مکتب‌ها و 

دانشگاه‌ها به‌روی دختران فکر می‌کند؟« یا به آن 

قصابی ‌می‌دید که با ساطور و پیش‌بند خونی، و 

بازوانی که خبر از قدرت و مردانگی‌اش می‌داد 

و سخت به گوشت‌ها ضربه می‌زد؛ »آیا خشم او 

از برای ماتمی ‌بود که بر زن و دختر این سرزمین 

که  جوانانی  از  گروه  آن  بود؟«  افکنده  خیمه 

دور هم جمع شده بودند و فهمیده نمی‌شد که 

می‌کنند؟  بحث  چه  مورد  در  چیست،  کارشان 

»آیا آن‌ها چون حماسه و رفیقانش، نقشه‌ی نبردی 

را پی‌ریزی می‌کنند؟ نبردی که از برای خواهران 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

147

مچ  درحالی‌که  است؟«  مادران‌شان  و  زنان  و 

پاهایش سست می‌شدند، ‌تردیدی مثل خوره به 

وجودش رخنه کرد. »نکند همه‌ی آن‌ها به چیزی 

غیر از آن فکر می‌کنند!« اگر این‌گونه باشد، یعنی 

خبری از نبرد نخواهد بود؛ یعنی برای همه این 

یک امر عادی بود. مگر ممکن بود! 

لحظه‌ای دنبال مخلوقی به‌نام زن می‌گشت. 

را  مادرانی  بیش‌تر  می‌دید.  زن  شماری  آری، 

می‌دید که دور چرخ‌های سبزی‌فروشی حلقه‌زده 

بودند. با خود می‌گفت: »آیا امروز قرار است همه 

نان چاشت بخورند؟« این سؤالات که روزمرگی 

چون  را  او  می‌برد،  سؤال  زیر  را  شهروندانش 

دیوانه‌ای، رسوا می‌کرد. چنان‌که چین پیشانی‌اش 

تیره‌تر و چهره‌اش خشمگنانه‌تر می‌شد، دهنش از 

تعجب بازتر می‌گشت، و عرقی بیمارگونه او را از 

پای می‌انداخت؛ انگار از خود بی‌خود شده بود؛ 

اما صورت زعفرانی‌اش جلودار هیچی نبود. او 

باید به هدفش می‌رسید.

می‌دارمت،  عزیزتر  جان  از  که  خواننده‌ای 

شما قادرید او را در آن حال درک کنید؟ او سخت 

بیرون آشکار  از  این‌که  بدون  درخود می‌پیچید، 

از  خیلی  متوجه  او  که  نماند  ناگفته  البته  باشد. 

نگاه‌های معنادار نیز نشده بود. در میان راهی که 

هرچه قدم بر می‌داشت راه دورتر به‌نظر می‌رسید، 

خیلی‌ها با تعجب به او دیده بودند و زیر لب و 

یا یکی بر دیگری گفته بود: »مکتب‌ها که بسته 

یونیفروم  ببین  این دخترها کجا می‌روند؟  شده، 

مکتب دارند«. 

نیز  طالبان  پیش  از  نشنیده  و  ندیده  حتی  او 

گذشته بود، فقط می‌گویم که ‌چانس داشت کسی 

در این گیرودار مانعش نشده بود؛ انگار سرکش‌تر 

از همیشه بود. به‌یاد دارید آریا به او گفته بود که 

بله،  میز؟  روی  بریز  را  خود  زیرکانه‌ی  فکرهای 

خبر از این روی حماسه را می‌داد. این‌که گاهی 

کسی جلودارش نبود. 

راستی در این میان که همه را با نفرت می‌دید، 

سخت  را  او  که  شد  چیره  او  بر  درون  از  ندایی 

خجلت‌زده کرد: 

»تمام راه را دهان به اعتراض باز کردی و هرچه 

از گلویت برمی‌آمد، نثار این مردم بیچاره کردی؛ 

اما چرا یک‌بار سر به گریبان خودت نمی‌اندازی؟ 

چرا چشم‌هایت را نمی‌چرخانی به‌سوی خانه‌ی 

عزیزشان  که  همان‌هایی  به‌سوی  خودت، 

 پدرت! امروز نیز مثل هر روز، 
ً
می‌خوانی؟ مثلا

به‌دنبال کار و زندگی خودش رفت، بی‌آن‌که حتی 

لحظه‌ای به حال و روز تو فکر کند. یا برادرت! او 

هم سرش را بالا گرفته به‌سوی مکتب رفت. آیا 

امروز را به‌خاطر تو عزاداری کرد؟ چه‌طور است 

که دنیا را مسؤول رنج‌‌هایت می‌دانی؛ اما جرأت 

باید  که  آن‌ها  کنی؟  متهم  را  عزیزانت  نمی‌کنی 

از دورترها هم غریبه‌تر  باشند، چرا  نزدیک‌‌ترین 

ره‌گذران  گوش  به  را  فریادهایت  تو  شده‌‌اند؟ 

می‌رسانی؛ اما در دل خانه‌‌ات کسی حتی صدای 

آرام شکستن تو را نمی‌‌شنود«.

آه، رفیقان! این صدایی که با او سخن می‌گفت، 

به  آتشی شعله‌ور سوزاند. شرمندگی  او را چون 

سراغش آمده بود. با پنجه‌های لرزان، شالش را 

مردم،  به  نگاه‌کردن  از  می‌کوشید  کرد.  درست 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

148

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

148

گناه  مرتکب  انگار  دارد.  باز  را  خود  چشم 

منتظر  و  لرزید  به‌خود  سخت  بود.  شده  بزرگی 

محکوم‌شدن بود.  

ذهنش  به  ناامیدانه  افکاری  هم  لحظه‌ای 

که  می‌دانیم  شما  و  من  خوب  می‌کرد،  خطور 

آن دو موجود درونش  از  بانی‌اش یکی  و  باعث 

، به او می‌گفت: »خوب، نمایان است 
ً
بود. مثلا

که موفق نمی‌شوی، از فردا بدون درس و مکتب 

چه خواهی کرد؟« آه، دوستان، همین‌که این فکر 

به ذهنش می‌آمد، انگار آسمان به زمین و زمین به 

آسمان می‌خورد. سخت می‌کوشید حواسش را 

 به آن موضوع فکر نکند. شما تا 
ً
پرت کند، اصلا

حال این تجربه را داشته‌اید؟ هر چه‌قدر از فکری 

فرار کنید، بیش‌تر از آن به سراغ‌تان می‌آید، حتی 

عمیق‌تر و شدید‌تر و وحشتناک‌تر. نفسی عمیق 

می‌کشید که بیش‌تر شبیه آه دردناکی بود، این بود 

آن آه‌ یعقوبی‌ که موجود درونش او را با آن آشنا 

کرده بود. 

رفیقان باور به خدا کنید، در حالی‌که این حال 

حماسه را بیان می‌کنم، اشک از چشمانم جاری 

را  ملولش  حال  آن  همه‌ی  نمی‌خواستم  است. 

تنهایی  احساس  انگار  اما  کنم؛  بازگو  برای‌تان 

من  کنار  شما  می‌کنم  حس  نمی‌دانم،  می‌کنم. 

کنیم.  کمک  را  حماسه  می‌توانیم  هم  با  باشید 

خیلی  من  نگیرید،  به‌دل  آه  می‌گویم؟  درست 

را بخواهید، در  خوش‌بین هستم؛ ولی حقیقت 

 این‌که برایش انگیزه بدهیم که به راهش ادامه 
ّ

حد

، با من تکرار کنید: »حماسه، 
ً
دهد، چطور؟ مثلا

برو برو برو، متوقف نشو، فقط برو!«.

با  بود.  خوبی ‌هم  کتاب‌خوان  دوست‌مان، 

به  شرایط  این  با  چگونه  که  می‌دانست  این‌حال 

 ،
ً
خدا و بندگان مورد علاقه‌ی خدا پناه ببرد. مثلا

می‌گفت:  همیشه  که  بود  گرفته  یاد  مادرش  از 

اما  می‌گشت؛  آرام  اندکی  صبرًا«.  علينا  »أفرغ 

همان‌دم، هنگامی‌که تنگی سینه‌اش نشان از غم 

زیاد می‌داد، ضرب‌المثلی که همیشه از آن هراس 

جاءَ  می‌گفت:  که  کرد  خطور  ذهنش  به  داشت 

ضاءُ یعنی، وقتی قضا و قدر الهی 
َ

 الف
َ

ضاءُ ضاق
َ

الق

فرا می‌رسد، فضا تنگ می‌شود. این احساس و 

اتفاقاتی  از  خبر  ذهنش،  به  اصطلاح  این  آمدن 

پناه‌گاهی  می‌کوشید  این‌بار  اما  می‌داد؛  ناگوار 

فکرها  آن  بر  که  بهانه‌ای  نمی‌دانم  کند،  پیدا 

، به مردانی الهی چون شمس و 
ً
چیره شود. مثلا

مولانا پناه ببرد. یا به غابرینی چون داستایفسکی 

می‌اندیشید. به کتاب بیچارگانش فکر می‌کرد و 

خود را جای)3( واروارا می‌گذاشت. چنان‌که به 

این عقیده رسیده بود که اندوهی به میزان اندوه 

با حسرت می‌گفت  دل،  در  داشت.  واروارا هم 

ای‌کاش او نیز چون واروارا کسی را می‌داشت که 

برایش نامه می‌نوشت و نوعی پناه عاطفی‌اش بود. 

نمی‌دانست چه کسی، تنها یک غریبه. شاید هم 

غریبه‌ای که دیگر زنده نبود، و از جمله‌ی غابرین 

به حساب می‌رفت. 

عزیزان مخاطب، شاید جالب باشد که هیچ‌گاه 

در دل این آشوب، اشکی بر چهره‌اش نچکید. او 

طوفان‌های  میان  در  خاموش  سایه‌ای  هم‌چون 

درونی، بی‌آن‌که صدای خود را بلند کند، دردها 

می‌‌کرد.  محبوس  دل  در  ژرف  سکوتی  در  را 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

149

چشمانش حکایت از غمی ‌پنهان و روحش پر از 

اشک‌هایی بود که بیرون نمی‌‌ریخت. چشمانش 

زیر نور خورشید خشکِ خشک شده بودند. آن‌ 

تری صورت نیز ناشی از عرق و تبی ‌بود که در 

را  مادرش  دیگر،  طرف  از  اما  می‌سوخت؛  آن 

با  به همان سمت،  می‌دیدی که در همان جاده 

درحالی‌که چادرش  بر می‌داشت  قدم  آهستگی 

را محکم روی بینی‌اش کشانده بود. او نیز انگار 

دخترش،  برخلاف  بود.  شده  بی‌خود  خود  از 

مادرانه‌اش  احساسات  از  ناشی  که  اشک‌هایی 

بودند، از چشمان معصومش می‌ریخت. البته، 

اشک‌ها  که‌  بگوییم  قطعی  به‌طور  نمی‌توانیم 

صددرصد از برای دل‌سوزی بودند، شاید ناشی 

از‌ ترس نیز بودند. او همیشه از پدر احمد ‌ترسیده 

بود، این‌بار با حضور طالبان که شهر را در مشت 

خود داشتند،‌ ترس عجیبی ‌بر او رخنه کرده بود. 

فقط زیر لب سوره‌ی رحمان را می‌خواند تا زودتر 

به حماسه برسد و او را با خود به خانه بیاورد. 

آن‌قدر  مقصدش،  به  بود  نزدیک شده  خیلی 

که حسش می‌کرد. این‌جا بود که‌ ترس و دلهره‌ی 

غریبی ‌او را می‌لرزاند. اکنون پس از این قدم‌ها، 

به‌حقیقتی پی برده بود که تلخی‌اش را زیر زبان 

را  رفیقانش  و  او  هیچ‌کس  این‌که  می‌کرد.  حس 

حمایت نخواهد کرد، البته گاهی توبه می‌کرد و 

این شهروندان  نیست.  ممکن  می‌گفت  خود  با 

آنانی‌اند که همین دیروز دختران و خواهران‌شان 

به مکتب و دانشگاه می‌رفتند. مگر ممکن است 

ظلم  این  بر  هیچ صدایی  بدون  این سرعت،  با 

سر خم کنند؟ دمی ‌خود را تسلی می‌داد: »شاید 

نقشه‌ی پنهانی داشته باشند، شاید بین خودشان 

دنبال راه‌حلی می‌گردند« باز قلبش تندتر می‌تپید، 

امیدوار می‌شد به این‌که گروهی منتظرش هستند.

را  هم‌دیگر  ما  نباشد،  هم  هیچ‌کس  »اگر 

نفس  اندکی  را  او  »ما«،  واژه‌ی  این  داریم«. 

می‌داد. از همه مهم‌تر به خدای بالای سر خود 

اطمینان کامل داشت؛ خدایی که دایم به دادش 

رسیده بود. 

این دلایل او را انگیزه آنی می‌دادند. تا این‌که 

به خیابانی رسید که درست در خیابان پهلویش 

که  بود  بزرگی  داشت. خیابان  قرار  دیوار مکتب 

از  قبل  داشتند.  آمد  و  رفت  آن  در  موترها  دایم 

به  را  دستش  بپیچد،  پهلویی  خیابان  به  این‌که 

دیوار این خیابان تکیه داد. قلبش تند می‌‌زد؛ مثل 

بی‌وقفه  کناری  خیابان  در  که  موترهایی  صدای 

داغ‌تر  آفتاب  آورد؛  بالا  را  سرش  می‌گذشتند. 

از بالای دیوار سرک می‌کشید؛ اما او به رسیدن 

به‌سایه فکر می‌‌کرد. پاهایش انگار سنگین شده 

بود  ممکن  هرلحظه  نداشت،  وقت  اما  بودند؛ 

لغزید.  دیر شود. عرقی سرد روی شقیقه‌هایش 

گام‌هایش ناهماهنگ بودند؛ گاهی سریع، گاهی 

و  می‌‌زد  زنگ  گوشش  در  موترها  صدای  کند. 

انگار دیوارها به‌هم نزدیک‌‌تر می‌شدند. به‌خودش 

گفت: »فقط چند قدم دیگر…؛ فقط چند قدم«؛ 

اما نفسش بریده ‌بریده شده بود و زمان، دشمنش 

شده بود. در عین حال، خیابان پر از سر و صدا 

بود. راننده‌ها با بی‌حوصلگی، بوق‌ها را پشت سر 

درون  صدای  بخواهید  را  راستش  می‌زدند.  هم 

حماسه نیز، پر از غوغا بود مثل صداهای بیرون. 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

150

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

150

فقط با این تفاوت که در آن بیرون زندگی به‌صورت 

حماسه،  درون  در  اما  داشت؛  جریان  عادی 

زندگی به تار مویی بند بود. انگشتان باریکش را 

روی دیوار کشید؛ سرد و خشک شده بودند. سه 

قدم بیش‌تر نبود باید می‌پیچید تا در امتداد دیوار 

رفیقانش را ملاقات کند. با خود می‌گفت تا کنون 

 آریا را سؤال‌پیچ کرده باشند. 
ً
حتما

از دندان‌هایش جدا کرد،  به‌سختی  لبانش را 

مرطوب‌  را  لب‌هایش  زبان  نوک  با  کرد  کوشش 

بود. کیفش را  اما دهنش خشک و بی‌آب  کند؛ 

به  و  برداشت  قدم  سه  و  انداخت،  به ‌یک‌شانه 

خیابان پهلویی پیچید. همین‌که به امتداد خیابان 

نگاهی انداخت، لختی مکث کرد، شاید سوی 

چشمانش او را به بازی گرفته بودند. »این دیگر 

نزدیک‌تر  باید  نمی‌بینم،  درست  شاید  چیست! 

بروم« باید یک دقیقه‌ای قدم می‌زد تا درست به 

و  سیاه  پرده‌ی  انگار  می‌رسید؛  مکتب  دروازه‌ی 

یا  بود.  آبگینی جلو مردمک چشمانش را گرفته 

بود  سرو  بلندقامت  درختان  سایه‌ی  تأثیر  شاید 

به‌خاطر  شاید  می‌داشت.  باز  دیدن  از  را  او  که 

این است که همه‌ی رفیقانش خیلی به‌هم نزدیک 

از فاصله‌ی دور  او  باعث می‌شود  ایستاده‌اند، و 

آن‌ها را چون لکه‌ی سیاهی ببیند. هرچه نزدیک‌تر 

می‌رفت به تصویر سیاه تغییری ایجاد نمی‌شد، 

را   گم می‌شد. چشمانش 
ً
کاملا گاه  این‌که  فقط 

می‌بست و سپس باز می‌کرد و همه‌جا را خالی 

جلو  سیاهی  نقطه‌های  دیگر  بار  سپس  می‌دید. 

دیدش سبز می‌شدند. 

خوانندگان محترم، او حال و انرژی فکرکردن 

این  با  می‌کشید.  به‌زور  را  قدم‌هایش  نداشت. 

دروازه  به  چشمانش  سوی  کشمکش  و  تضاد 

بود. همین  ملاقات‌شان  مکان  این   
ً
دقیقا رسید. 

نقطه همین جایی که حماسه همین لحظه ایستاده 

است. کیفش را جلو پاهایش انداخت، چشمانش 

هیچ‌کسی  دید،  به‌راست  مالید،  دست  دو  با  را 

آن‌جا نبود. به‌سرعت سر به چپ چرخاند، بازهم 

جرقه‌ای  چون  جانش  از  شوقی  نبود.  هیچ‌کس 

آتش کنده شد؛ »نکند مکتب باز بود! نکند همه 

دروازه چند  به‌سوی  اند!«  ایستاده  مکتب  داخل 

قدم دوید، با کف دستی که عین زعفران زرد شده 

بود، به دروازه کوبید. دلش بی‌قرار بود. بی‌قرارتر 

از همیشه. منتظر بود که پیرمرد نگهبان دروازه را 

باز کند. آه، رفیقان از شما می‌خواهم به لحظه‌ای 

که به دروازه تکیه داده بود او را حس کنید؛ انگار 

خودتان جای او باشید. پیشانی به دروازه‌ی مکتب 

گذاشته بود، و به صدای پرندگان آشنا از لابه‌لای 

سردی  نسیم  می‌سپرد.  گوش  مکتب  درختان 

و  این طرف می‌وزید  به  دروازه‌ی مکتب  زیر  از 

مچ پاهایش را نوازش می‌داد. او می‌دانست این 

نسیم از لابه‌لای چمن‌های سبز باغچه‌ی مکتب 

نمی‌شنید،  را  زنگ  صدای  این‌که  فقط  می‌وزد. 

خوب این‌که معلوم بود امروز درس نبود. خود را 

تسلی می‌داد که اگر امروز توانسته بودند دروازه‌ی 

مکتب را باز کنند، پس روزهای دیگر نیز خواهند 

توانست. 

و  پرندگان  صدای  غرق  دید  آمد،  خود  به  تا 

است.  شده  مکتب  حیاط  گل‌های  خوش  بوی 

لبخند غریبی ‌روی لبانش گل کرده بود. سر بالا 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

151

صدایی  هیچ  اما  کوبید؛  دروازه  به  بارها  کرد، 

انداخت،  نگاهی  را  اطرافش  نرسید.  به‌گوشش 

سنگی از کنار درختی برداشت و چندین مرتبه به 

دروازه کوبید. این نخستین‌باری بود که دروازه‌ی 

را  سنگ  می‌کرد.  لمس  این‌چنین  را  مکتبش 

آن‌چنان زد که رنگ دروازه کم‌کم پرید. همه‌جا 

برای او ستیره به‌نظر می‌رسید، عین یک خواب. 

اما  باشد؛  خواب  نکند  اندیشید  خود  با  لختی 

به خیابان پر سر و صدای مقابل خود  همین‌که 

می‌دید، همه چی برایش زنده به‌نظر می‌رسیدند. 

به‌سرعت روی دو زانو نشست و سرش را روی 

طرف  آن  به  در  زیرِ  از  و  گذاشت  خاکی  زمین 

جز  چیزی  ماند،  همان‌طور  لختی  دید.  مکتب 

خاک ندید که باد نرمی ‌آن‌ها را از طرفی به طرف 

که  می‌دید  را  درختان  تنه‌ی  می‌رقصاند.  دیگر 

هیچ‌کس به آن‌ها تکیه نداده است. هیچ صدایی 

فرشته  یا  و  آریا  از  نبود. خبری  و هیچ مخلوقی 

در  بغضی  ماند،  بی‌حرکت  همان‌طور  نبود...؛ 

گلویش شکست، گریه‌ها کرد و اشک هم‌چون 

رفیقی رشک‌آمیز او را بی‌خود ساخت.

آن خشکی چشمانی که از صبح او را دختری 

قوی نشان می‌داد، اکنون ضعف را چون دریای 

ناامیدی از سر و صورتش جاری می‌کرد. در تابش 

می‌کشید،  به‌خود  را  او  زمین  شمس‌الضحی، 

چنان‌که پنداری دخمه‌اش باشد، دردی سرکش به 

کمر و پاهایش فرو ریخت، رگ‌های پیشانی‌اش 

ت فشار 
ّ

زیر عرق برجسته‌تر شدند، گلویش از شد

هق‌هق‌هایش گرفت و دردش چنان جان‌کاه بود 

که گویی هر نفس آخرین نفس اوست. سایه‌ای 

به او نزدیک شد، با بادی تازه و سرد، بالای سرش 

کنده با آهی بلند  نشست، با صدای مضطرب که آ

بود فریاد زد: 

»مروه، مروه دخترک من«

چنان‌که  بود،  ملولی  ناله‌ی  از  حاکی  فریاد   

کسی عزیزی را از دست داده باشد. گوشه‌ی چادر 

سیاه گلدارش را روی جسم بی‌جان او انداخت و 

او را محکم در آغوش کشید؛ انگار خواست او 

را از مردمی‌که در گوشه‌وکنار جمع شده بودند، 

پنهان کند. موجود را درحالی‌که هماهنگ به او 

می‌گریست زیر پر و بال خود پنهان کرد و گفت:  

»أفرغ علينا صبرًا«.

پایان

پاورقی‌ها:

1. مثنوی معنوی

2. مثنوی معنوی

بیچارگان  کتاب  از  شخصیتی  واروارا:   .3

داستایفسکی نویسنده قرن بیستم روسی.

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

152

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

152

ماهِ من این لحظه یادت می‌کنم...!



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

153

ماهِ من این لحظه یادت می‌کنم...!

کننده: گفت‌وگو 
دکتر پرویز آرزو

گفت‌وگویی 
ستاد  ا با  کوتاه 
دی عبدالوهاب مد



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

154

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

154

پرویز آرزو: امروز 25 سپتمبر 2025 برابر به 

3 میزان 1404 است. در خانۀ شما هستیم در 

خزان  روزهای  نخستین  از  یکی  در  هامبورگ، 

امسال. جناب استاد مددی گرامی، حال شما 

چگونه است و روزگار چگونه می‌گذرد؟

آمده‌اید!  خوش  مددی:  عبدالوهاب  استاد 

می‌دانید که مدت‌هاست با بیماری‌های زیادی 

مانند  نه  اما  می‌خورم؛  غذا  دارم.  کار  و  سر 

کمک  با  و  به‌سختی  اما  می‌روم؛  راه  گذشته، 

چرخ. بیشتر وقت‌ها در خانه می‌مانم. تا سال 

پیش، هر روز چند ساعتی با چرخ بیرون می‌رفتم 

و  می‌نشستم  آزاد  هوای  در  خانه  حوالیِ  در  و 

گاهی همسرم »ماهرخ« هم به من می‌پیوست 

و با هم چند قدمی راه می‌رفتیم. آخر هفته‌ها هم 

فرزندانم و خانواده در خانه‌های خود یا در خانۀ 

می‌دادند.  ترتیب  باهمی  دیدار  برنامه‌های  ما 

حالا مدتی است که توانِ از خانه بیرون شدن 

را ندارم. دیدارهای خانوادگیِ هفته‌وار در خانۀ 

هفته  جریان  در  البته  می‌شوند.  برگزار  خودم 

هم فرزندان عزیزم همیشه در دسترس هستند 

و امور خانه و زندگی را اداره می‌کنند. دوستان 

عزیز و هم‌میهنان بسیار خوب و مهربان هم به 

از کشورهای دور  دیدارم می‌آیند؛ گاهی حتی 

و نزدیک. خودم دیگر نمی‌توانم در برنامه‌های 

این همه  غم و شادی هم‌میهنانم شرکت کنم. 

بزرگی است و خدای مهربان  نعمت  مهربانی 

را سپاس‌گزارم. نواسه‌های عزیزی دارم و بیشتر 

از دو سال است که خدای مهربان به من نبیرۀ 

نازنینی هم داده است. 

پیری اما پیری است. چند روز پیش یکی از 

داکترصاحب‌ها به شوخی به من گفت: آدم‌ها که 

پیر می‌شوند، قلب آن‌ها هم پیر می‌شود، گردۀ 

آن‌ها هم پیر می‌شود، معده و شش و ریه‌های 

آمد. و  باید کنار  این  با  پیر می شوند.  آدم هم 

موسیقی افغانستان به دو دلیل با نام استاد عبدالوهاب مددی، پیوندی ناگسستنی دارد. 

نخست به دلیل آهنگ‌ها و اجراهای به یادماندنیِ ایشان و دوم به دلیل نقشِ برازندۀ استاد 

مددی در طول سال‌های طولانی در ادارۀ موسیقی افغانستان در رشد و شکوفایی موسیقی 

کشور. افزون بر آن، کتاب »سرگذشت موسیقی معاصر افغانستان« پژوهشی کارشناسانه 

و بسیار ارزشمند به قلم استاد مددی است و راه‌گشا و کمک‌کننده برای پژوهش‌های بعدی 

در زمینۀ موسیقی معاصر افغانستان. 

صدای استاد مددی  و آهنگ‌های نغز ایشان پیونددهندۀ دو زمان هستند؛ امروزِ تلخ و 

سیاه و پر از یأس– و دیروزی که دستِ کم بار اندوه و غم و غربت و درد به اندازۀ امروز نبود 

و دل‌ها تا این اندازه ناامید نبودند. آن‌هایی که استاد مددی را از نزدیک می‌شناسند، بیشتر 

شیفتۀ این انسان فرهیخته و وارسته، صحبت‌های نغز، صراحت بیان و عیاری و رفاقت 

ایشان می‌شوند.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

155

خیلی  اشتهای  گذشته  در  می‌گوید.  راست 

خوبی داشتم. حالا به ماهرخ می‌گویم برایم کم 

غذا بیاور. حتی وقتی نیم بشقاب غذا می‌آورد، 

بشقاب  نیم  همان  خوردن  برای  کافی  اشتهای 

و  فعال  آدم  همیشه  زندگی‌ام  در  ندارم.  هم  را 

موسیقی  ادارۀ  در  می‌آید  یادم  بودم.  کاری  پر 

افغانستان از 8 صبح تا 11 شب کار می‌کردم. 

فراوان به سفر علاقه داشتم. به هر شهر و کشوری 

که می‌رفتم تلاش می‌کردم تا جای امکان آن‌جا 

را برای خودم کشف کنم، بیشتر بشناسم، بیشتر 

ببینم. خیلی به کتاب علاقه داشتم. عاشق کتاب 

از  پر  بودم. می‌بینید همین حالا هم خانۀ من 

کتاب است. در کابل هم کتابخانۀ بزرگی داشتم 

و کلکسیون‌های بسیار خوبِ هنری جمع کرده 

بودم. همه با خاطره‌های فراوان خود از دست من 

رفتند... اکنون همین که چند سطری می‌خوانم، 

چشم‌هایم خسته می‌شوند و سردرد می‌شوم و 

ساله هستم.  من 87  می‌گذارم.  کنار  را  کتاب 

عمری اگر بود و خدا خواست چند ماه بعد 88 

می‌شوم. گاهی در جریان روز همین‌جا، نشسته 

با  مرا  خواب  و  می‌روم  پینکی  مبل،  این  روی 

خود می‌برد...

پرویز آرزو : خواب هم می‌بینید؟

استاد عبدالوهاب مددی: دیشب، سراسرِ شب 

دوستان  با  بودم.  کابل  در  بودم.  افغانستان  در 

بیشترِ شب‌ها چنین است.  یارانم.  و  و عزیزان 

بازتاب فکرهای  بیشتر  آدم  می‌دانید که خواب 

و  رؤیاها  در  من  است.  روز  جریان  در  او 

با  هستم،  وطنم  در  همیشه  خود  خاطره‌های 

و  میهنم  و  شهر  حضور  تداومِ  و  هستم  یارانم 

دوستانم را در رؤیاهای شبانۀ خود نیز با خود 

یادهای  هوای  و  حال  همین  در  همیشه  دارم. 

خوشحالم  و  می‌روم  خواب  به  گذشته  شیرین 

که خواب می‌بینم؛ میهنم را، شهرم را، یارانم را، 

ادارۀ  را،  بودن  باهم  از حلاوتِ  پر  گذشته‌های 

موسیقی افغانستان را، کارم را، کابل جان را... 

وقتی از خواب بیدار می‌شوم و چشم‌های خود 

را می‌گشایم، اندوهگین می‌شوم. انگار از دنیای 

شیرین یادها و خواب‌ها به جهان هجر و فراق 

کشیده می‌شوم...

پرویز آرزو: می‌خواستم از شما خواهش کنم 

در مورد یکی از کارهای هنری خود- آهنگ و 

اجرا و شعر آن- با انتخاب خود شما، صحبت 

کنید. اما اکنون می‌خواهم اگر اجازه دهید من 

انتخاب کنم در مورد کدام اثر صحبت کنیم.

خواهش  بله،  مددی:  عبدالوهاب  استاد 

می‌کنم.

پرویز آرزو: امروز هم مانند همیشه در همین 

چند دقیقه صحبت ما، چند بار نام »ماهرخ« را 

بر زبان آوردید؛ نام همسر و یار و شریک زندگی 

و  و مهربانی و صبوری  را، که در خوبی  خود 

دلسوزی زبان‌زد هستند. همیشه دیده‌ام که با چه 

مهر و عشق بی‌پایانی در کنار شما و در خدمت 

شما هستند. پس اجازه دهید از شما خواهش 

نغز  و  یادماندنی  به  بسیار  آهنگ  در مورد  کنم 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

156

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

156

»ماه من این لحظه یادت می‌کنم«، که به نام و با 

مهر به همسر خود »ماهرخ« ساختید، صحبت 

کنیم.

نزدیک  اکنون  مددی:  عبدالوهاب  استاد 

هم  با  من  و  ماهرخ  که  است  سال  شصت  به 

را  بردید  نام  آهنگی که  هستیم. درست است. 

برای ماهرخ ساخته بودم. او در هرات بود و من 

در کابل. بسیار دلتنگش می‌شدم. »ماه من این 

لحظه یادت می‌کنم...« مردم می‌دانستند »ماه 

من« همان »ماهرخ« من است... 

از  زود  را خیلی  پدرم  بزرگ شدم.  یتیم  من 

یاد ندارم. سالی که  به   
ً
او را اصلا دست دادم. 

»سال  نام  به  مردم  حافظۀ  در  درگذشت،  پدر 

سه  از  پس  پدر،  است.  شده  ثبت  مرض‌ها« 

شبانه‌روز بیماری سخت، در گذشته بود. 9 ماهه 

بودم که برای همیشه رفت... هیچ تصویری از 

او در ذهنم ندارم. بعدها که بزرگ شدم تلاش 

و  دفترها  در  کنم.  پیدا  او  از  تصویری  کردم 

کتاب‌های ثبت احوال در ولسوالی انجیل هرات 

خیلی کوشیدم عکسی از پدرم بیابم؛ اما نبود...

به این ترتیب من در خانۀ کاکا کلان شدم. 

نوجوان که شدم برای ادامۀ درس و تحصیل به 

کابل رفتم. همان‌جا هم ماندگار شدم و بعدها 

را در رادیو  آوردم و کارم  به هنر و موسیقی رو 

افغانستان آغاز کردم. »ماهرخ« دختر عمۀ من 

است. هر بار به هرات می‌رفتم، با دیدنش جانِ 

تازه می‌یافتم و وقتی به کابل برمی‌گشتم دلتنگش 

می‌شدم. عمه‌ام زنِ بسیار مهربانی بود و آرزوی 

پیوندِ تنها یادگار برادرش با دخترش را داشت. 

در بین قوم و خویش و خانواده سخن در این باره 

که ماهرخ را به من بدهند بسیار بود. بعضی‌ها 

مسافر  دختر  است،  کابل  در  بچه  می‌گفتند 

خوب  می‌گفتند،  بعضی‌ها  کابل.  در  می‌شود 

چه می‌شود که برود؟ کوتاه سخن این‌که توسنِ 

بخت رام شد و ماه وصل بر بام و من به ماهرخ 

رسیدم. یعنی شیرینی دادند و من اطمینان پیدا 

کردم که به دختر عمه‌ام رسیدم.  

من در کابل بودم و در رادیو کار می‌کردم و 

او در هرات بود. بسیار دلتنگ ماهرخ می‌شدم. 

آهنگ‌هایی که اجرا می‌کردم، پر از حس دلتنگی 

را  آن‌ها  ماهرخ  داشتم  آرزو  و  بودند  دوری  و 

سخت  کار  آهنگ  ضبط  وقت‌ها  آن  بشنود. 

بتوانیم  که  نبود  این‌طور  یعنی  بود.  دشواری  و 

نخست آهنگ را ضبط و سپس از رادیو پخش 

اجرا  زنده  صورت  به  رادیو  در  آهنگ‌ها  کنیم. 

می‌شدند و شنونده‌ها اجرای زنده را می‌شنیدند. 

به  چراغ   3 برنامه‌ها   پخش  و  اجرا  اتاقِ  در 

رنگ‌های زرد و سبز و سرخ داشتیم. خواننده و 

نوازنده‌ها باید آماده می‌بودند. وقتی چراغ زرد 

روشن می‌شد، باید هر کس سر جای خود قرار 

می‌گرفت و آماده می‌شد، چراغ سبز یعنی باید 

خاموشی کامل اختیار می‌شد، با روشن شدنِ 

چراغ سرخ، اجرا و پخش هم‌زمان و زنده شروع 

در چنان شرایطی، هر  این‌که  می‌شد. خلاصه 

آهنگی که اجرا می‌کردم، از رنج دوری پر بود و 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

157

امیدوار بودم یارم در هرات، مرا  و رنج فراق مرا بشنود...

باری خواستم آهنگی ویژه برای ماهرخ بسازم و اجرا کنم. دنبال یک شعر 

خوب می‌گشتم. کتابچه‌ای داشتم که در آن شعرهای خوبی که می‌خواندم 

من  که  هوایی  و  حال  آن  آن‌ها،  از  کدام  هیچ  اما  می‌نوشتم؛  را  می‌شنیدم  و 

می‌خواستم را نداشتند. گاهی بیت و شاه‌بیتی می‌یافتم؛ اما به دنبال یک شعر 

کامل بودم.  

پیش استاد رضا مایل هروی رفتم. استاد مایل هروی را از هرات می‌شناختم. 

ایشان در لیسۀ سلطان غیاث‌الدین غوری هرات، استاد ما بودند. استاد مایل 

بررسیِ شعرهای  ایشان  رادیو کار می‌کردند. کار  آن زمان در  هروی هم در 

آوازخوان  هر  یعنی  بود.  اجرا  از  پیش  هنرمندان 

باید نخست شعر خود را به استاد نشان می‌داد. 

که شعر  می‌کردند  تأیید  باید  هروی  مایل  استاد 

مشکلی از لحاظ معنا و فنون ادبی ندارد. پس از 

آن، هنرمند اجازه داشت آن را اجرا کند. 

عاشقانه  شعر  یک  گفتم  استاد،  پیش  رفتم 

می‌خواهم. شعری که داستان عشق من و ماهرخ 

من باشد. استاد با شوخی گفت: برو گم شو! من 

تو  برای  حالا  ننوشته‌ام،  فرمایشی  شعر  حالا  تا 

بنویسم، چون عاشق دختری شده‌ای؟!

گفتم نه استاد! نامزد من است. در هرات است. 

گفتم  اصرار.  و  کردم  خواهش  خیلی  خلاصه 

شما که نام خود را در آخر شعر نمی‌آورید. لطفا 

چند بیت در مورد این داستان دوری و جدایی ما 

بنویسید. 

استاد گفتند نام نامزدت چیست؟ گفتم: ماهرخ.

 گفتند: برو چند روز بعد دوباره خبر بگیر! 

چند روز بعد پیش استاد رفتم و آن شعر را به من دادند که چنین آغاز می‌شد: 

در خلالِ سایه‌های نیم‌رنگ

که‌اشعۀ مهتاب گردد جلوه‌گر



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

158

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

158

صحن گلشن فرش از سیمِ رخام

آسمان اندر سر لطف دگر

ماه من این لحظه یادت می‌کنم

و این‌گونه پایان می‌یافت:

نالۀ جان‌سوزِ نِی گر بشنوم

یا که سارنگی نوازد ساز خوش

یا ربابی پنجه بر تارش زند

یا مغنی برکشد آواز خوش

ماه من این لحظه یادت می‌کنم...

شعر را خیلی پسندیدم. به‌زودی آهنگی روی 

آن ساختم. آهنگ را در رادیو اجرا کردم. بعدها 

که امکانات تخنیکی فراهم شد، در تلویزیون 

افغانستان هم آن آهنگ را ضبط کردیم. استاد 

مایل هم پس از شنیدن آهنگ راضی بودند. 

یادت  لحظه  این  من  »ماه  آهنگ  اجرای  با 

نامزدم  به  من  دل‌بستگی  داستان  می‌کنم« 

زبانزد همه  نشستۀ من،  در هرات  ماهِ  ماهرخ، 

یادم می‌آید در هرات کنسرتی برگزار شد  شد. 

و من و تعدادی از هنرمندان از کابل به هرات 

از  بودند،  ما  با  هم  خانم  هنرمند  چند  رفتیم. 

کنسرت  هنوز  پروین.  و  ژیلا  رخشانه،  جمله 

پرده  پشت  هنوز  هنرمندان  بود.  نشده  شروع 

بودند و برای اجرا آماده می‌شدند. فکر می‌کنم 

به من گفت: »این‌قدر ماهرخ ماهرخ  رخشانه 

می‌گویی، چرا نامزدت را به کنسرت نیاوردی؟«

او  به  زدم،  پس  را  پرده  گوشۀ  بیا!  بیا  گفتم   

گفتم: نگاه کن، آن‌جا ردیف سوم، آن دخترک 

لاغر را می‌بینی که پیش مادرش نشسته است؟ 

او ماهرخ من است...

و  معاش‌ها  از  که  پولی  بعد،  مدتی 

سفرخرجی‌هایم ذخیره کرده بودم را برداشتم و به 

هرات رفتم. پول زیادی نبود. رفتم پیش عمه‌ام. 

گفتم عمه‌جان، این پول را بگیرید، می‌دانم کم 

را  پول  نمی‌خواست  برای عروسی. عمه  است 

یک  ما  خود  نیست،  نیازی  می‌گفت:  بگیرد. 

کاری می‌کنیم.

جشن  این‌که  خلاصه  کردم.  اصرار  بسیار 

عروسی در 27 ماه مبارک رمضان برگزار شد، 

دست ماهرخ را به دستم دادند و به کابل رفتیم.

ماهِ  که  است  سال  شصت  نزدیک  اکنون 

بخت من به ماهرخ رسیده است. در فصل‌های 

خوشی و سختیِ زندگی، در جنگ و غربت و 

آوارگی و بیماری، همیشه و همه‌جا، ماهرخ با 

مهربانی و صبوری، یار من بوده است و من هر 

لحظه ماه خود را یاد می‌کنم: ماه من این لحظه 

یادت می‌کنم...

***

واژه‌های سرگردان



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

159

واژه‌های سرگردان



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

160

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

160

پارسی زبانی‌ست با ظرفیت و توانایی شگرف 

در واژه‌سازی. برای ثبوت این ادعا، 

اگر واژۀ»سَر«را به کلمات دیگر بچسپانیم؛ با 

می‌شویم  مواجه  معنایی  دگرگونی‌های  چنان 

این هم  بازمی‌ماند.  که دهن هر زبان‌شناسی 

مشت نمونۀ خروار:

فرط  از  که  گویند  کسی  به  سرخورده؛  ـ 

بغلش  زیر  را  سرش  گرسنه‌گی،  و  بیچاره‌گی 

گرفته و روزانه یک‌یک لقمه از آن بخورد.

ـ سرگردان؛ به کسی گویند که»سَر«ش همیشه 

در گردش است؛ یعنی شب‌ها سرش را به سوی 

مدرنیته می‌گرداند و روزها به سوی پشموریته. 

ـ سرچرخ؛ به کسی گویند که، گاهی سرش 

به‌سوی  زمانی  و  می‌چرخد  امریکا  به‌طرف 

اروپا! 

در  را  سرش  که  گویند  کسی  به  سرسبیل؛  ـ 

واژه‌های سرگردان

احسان سلام

استاد دانشگاه



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

161

سبیلِ سیاست باخته‌است.

بی‌کلاهی،  از  که  گویند  کسی  به  سرگرم؛  ـ 

سرش را با خبرهای روز گرم می‌کند.

ـ سرتنبه)سرتمبه(؛ به کسی گویند که سرش 

را در هر سوراخی می‌تمباند.)حالا نگویید که 

این فعل را از کجا آوردی!(

ـ سرباز؛ به کسی گویند که، دیگران با سرش 

بازی می‌کنند.

ـ سرچُک؛ به کسی گویند که پیوسته سرش را 

به  سنگ تعصب می‌چُکاند.)از همو فعل‌های 

فابریکه‌یی!( 

ـ سرنگون؛ به کسی گویند که به»زیرنگون«ی 

نمی‌اندیشد!

ـ سرکار؛ به کسی گویند که ـ هنگام کارکردن ـ 

سرِ کار از خودش باشد و بیخ کار از کارفرما. 

طرف »سرکار استوار«دیوار!

ـ سَرزور؛ به کسی گویند که 

خودش»سَرمُلا«هست، اما در 

چوکی‌»سرطبیب« کار می‌کند. 

سرِ  فقط  که،  گویند  کسی  به  سرپرست،  ـ 

خودش را می‌پرستد. 

ـ سربه تالاق؛ به کسی گویند که، سرش را در 

تالاقش گذاشته‌است و به مردم وعظ می‌کند. 

ـ سراسیمه؛ به کسی گویند که، »سَر«ش در 

پَرپَرکردن سرنوشت مردم، پُراست از »آسیمه«.     

فقط  که،  گویند  کسی  به  سربه‌خود؛  ـ 

به هیچ سرِ دیگر  و  عاشق»سَر«خودش‌است 

سرنمی‌زند.  

ـ سربسته؛ به کسی گویند که، دایم»سَر«ش را 

می‌بندد تا سخنی در آن نفوذ نکند. 

را  »سَر«ش  که،  گویند  کسی  به  سربه‌هوا؛  ـ 

با»هوا«پیوند زده تا بادش نرود!

ـ سرزنده؛ به کسی گویند که، »سَر«دشمنش 

را زنده می‌خواهد.    

به»سر«گروه  که،  گویند  کسی  به  سرتیر؛  ـ 

انتحاری دستورمی‌دهد که، فلانی را»تیر«کو! 

ـ سرچپه؛ به کسی گویند که، »سَر«ش به جای 

سرینش کار می‌کند. 

ـ سرکش؛ به کسی گویند که، همیشه سرش را 

از سوراخ مسؤولیت، بیرون می‌کشد. 

»سَر«ش  که،  گویند  کسی  به  سرمست؛  ـ 

هنگام زدن شلاق»مست«می‌شود. 

ـ سردار؛ به کسی گویند که، »سر دارد و غیر 

دردِ سر ندارد.«

ـ سربلند؛ به کسی گویند که، »سَر«ش را در 

را  همسایه  دختر  تا  می‌گذارد  بلند  بامِ  پشت 

رصدکند.   

در  »سَر«ش  که،  گویند  کسی  به  سرفراز؛  ـ   

افغانستان است و»فراز«ش در وزیرستان. 

 ـ سردرگم؛ به کسی گویند که، »سَر«ش را در 

منده‌یی سیاست گم کرده‌است.  

ـ سرمامور؛ از آن‌جایی که بعضی از ماموران 

بی‌سَربودند، باز یک‌سر برای‌شان می‌دادند تا 

سرمامور شوند.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

162

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

162

ـ سریاور؛ به کسی گویند که، پیوسته سرِ یاور 

چیغ‌بزند!

ـ سرخیل خوبان؛ »سرخیل«مراد از همو ملای 

گروه امر به معروف و نهی از منکراست، که 

پیشاپیش دیگر اعضای گروه»خوبان«حرکت 

می‌کند.

ـ سرشوی؛ بر وزن مرده‌شوی؛ به کسی گویند 

که، »سر«مردم را با شامپوی فریب می‌شوید.

ـ سرکوبگر؛ به کسی گویند که، »سرِ«مردم را 

با میخ شش انچ عوضی گرفته‌باشد!

ـ سرسَری؛ به کسی می‌گویند که، برای رفیقش 

پیشت  صبرکن،  هموجا  دقیقه  می‌گوید:»دو 

می‌آیم!«رفیقش دوقطی سگرت را در دوساعت 

دود می‌کند، هنوز سرودرکش معلوم نیست! 

ـ سرسپرده؛ به کسی گویند که، »سر«ش را به 

ملا کج‌الدین»سپرده«تا ریگمالش بزند! 

را  سرش  که،  گویند  کسی  به  سربه‌سر؛  ـ 

و  می‌کند  بیرون  برشنا  ریاست  کمپل  ازیر 

 زیر 
َ

می‌گوید:»سر به سر ما نگوذار که سَرِت

بالِت می‌کون‌یم!«

شرایط»کونِ  که،  گویند  کسی  به  پیاز؛  سرِ  ـ 

پیاز«شدن را ندارد.  

ـ سرمنشی سازمان ملل متحد؛ این شخصیت، 

کسی هست که فقط»سر«ش از خودش‌است 

و»منشی سازمان ملل متحد«ش از امریکا. 

***

و در فرجام،می‌رویم به تأویل هرمنوتیکی چند 

واژۀ دیگر، که در زبان گفتاری مردم جاری و 

ساری‌‌ست:

چّر«، مخففی‌ست که از حروف نخست 
َ
1.»ل

سه‌واژه ترکیب شده‌است:

ـ ل از لوده،

ـ چ از چرندگوی، 

ـ ر از روزگم.

عبارت کاملش:»لودۀ چرندگویِ روزگم!«

2. »خیله« مخففی‌ست که از حروف نخست 

چهار واژه ترکیب ‌یافته‌است:

شکه‌مست،
ُ

ـ خ از خ

ـ ی از یخن‌کنده،

شمک،
َ
ـ ل از ل

ـ هـ از هوش‌پرک.

عبارت کامل و معنای جامع 

خیله:»خشکه‌مستِ یخن‌کندۀ لشمک 

ِهوش‌پرک!«)با یک نفس تلفظ شود.(

3. »کچه« مخففی‌ست که از حروف نخست 

سه واژه ترکیب شده‌است:

ـ ک از کاسه‌لیس،

ـ چ از چَتی و چَپُوله،

ـ هـ از هردَم‌خیال.

عبارت کامل و معنای جامع کچه:»کاسه‌لیسِ 

چپولۀ هردم‌خیال!«

رافات از دو واژه ترکیب شده‌است:
ُ

4. خ

ر« و»آفات.« یعنی در میان آفات، بخوابی 
ُ

ـ »خ

ر«بزنی!
ُ

و»خ

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

163

کارنامه‌ی شاه‌علی‌یوا نرگس قهرماناونا

کارنامه‌ی دکتر یامان حکمت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

164

رزومه‌ی علمی و حرفه‌ای شاه‌علی‌یوا نرگس قهرماناونا نشان‌دهنده‌ی بیش از دو دهه تلاش 

مطالعات  و  تطبیقی  ادبیات  فارسی،  ادبیات  و گسترش  پژوهش  آموزش،  در عرصه‌ی  مستمر 

فرهنگی در آسیای میانه است. او متولد ۴ سپتامبر ۱۹۷۴ در شهر چیمکنتِ جمهوری قزاقستان 

است و از سال ۲۰۱۸، هم‌زمان با آغاز فعالیت رسمی فرهنگستان بین‌المللی اسلامی ازبکستان، 

به‌عنوان استاد و پژوهشگر این نهاد علمی مشغول به کار است. وی از همان سال‌های نخست 

انتشار مجله‌ی »پارسی‌بان« از همکاران ثابت و اعضای شورای نویسندگان این نشریه‌ی علمی 

بوده است.

دکتر نرگس دوره‌ی کارشناسی و دکتری خود را در دانشگاه دولتی خاورشناسی تاشکند گذرانده 

و در سال ۱۹۹۷ با تخصّص »خاورشناس-فیلالوگ و استاد زبان فارسی« فارغ‌التحصیل شده 

است. درجه‌ی علمی او PHD و عنوان دانشگاهی‌اش استاد است. شاه‌علی‌یوا علاوه بر زبان 

مادری خود، بر زبان‌های فارسی، ازبکی، روسی و انگلیسی تسلط دارد و در طول فعالیت‌های 

آموزشی و پژوهشی‌اش، نقش مؤثری در معرفی ادبیات فارسی و نیز پیوندهای ادبی و فرهنگی 

کارنامه‌ی 
شاه‌علی‌یوا نرگس 

قهرماناونا



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

165

ایفا  ترک‌زبان  و  فارسی‌زبان  ملت‌های  میان 

کرده است.

مسؤولیت‌های  تدریس،  کنار  در  او 

اجرایی و پژوهشی متعددی را برعهده داشته 

از ده نهاد  تا امروز در بیش  و از سال ۱۹۹۲ 

علمی، آموزشی، فرهنگی و رسانه‌ای فعالیت 

دولتی  دانشگاه  در  جمله  از  است؛  کرده 

خاورشناسی، صدا و سیمای ازبکستان، مرکز 

معرفت و معنویت وزارت تعلیم و تربیت، و 

ادبیات  کلاسیک،  ادبیات  کرسی‌های  در  نیز 

بین‌المللی  فرهنگستان  منبع‌شناسی  و  شرق 

تا   ۲۰۱۹ سال‌های  طی  همچنین،  اسلامی. 

۲۰۲۲ در سمت دانشیار و سپس استادِ کرسی 

ادبیات کلاسیک و منبع‌شناسی این فرهنگستان 

مشغول به تدریس، پژوهش و مدیریت علمی 

بوده است.

فعالیتش،  سال‌های  در  شاه‌علی‌یوا 

ادبیات  زمینه‌ی  در  متعددی  پژوهشی  آثار 

اسلامی،  عرفان  تطبیقی،  ادبیات  فارسی، 

ادبی  نقد  و  ادبیات  فلسفه‌ی  متون کلاسیک، 

منتشر کرده است. فهرست آثار او شامل ده‌ها 

بین‌المللی  معتبر  نشریات  در  علمی  مقاله‌ی 

درباره‌ی  تطبیقی  پژوهش‌های  منطقه‌ای،  و 

شخصیت‌ها و متون کلاسیک فارسی همچون 

مولانا  شیرازی،  حافظ  محمد  شمس‌الدین 

جلال‌الدین محمد بلخی، فریدالدین محمد 

و  سپهری  سهراب  بیدل،  نیشابوری،  ار 
ّ

عط

کتاب  چندین  نیز  و  برجسته،  شاعران  دیگر 

است.  دانشگاهی  مجموعه‌مقالات  و 

پژوهش‌های او در حوزه‌هایی چون »شعر زنان 

ایران«، »سیر تطور عرفان در ادبیات فارسی و 

ازبکی«، »تجلی انسان و طبیعت در ادبیات 

معاصر«، »نقش اندیشه‌های فلسفی در شعر 

سپهری« و »مطالعات بینامتنی ادبیات فارسی 

و ادبیات ترک‌زبان«، جایگاه شناخته‌شده‌ای در 

میان مقالات دانشگاهی دارد.

فعالیت‌های علمی دکتر نرگس شاه‌علی‌یوا 

همراه  مختلف  نهادهای  تقدیر  با  همواره 

یادبود  مدال  دریافت  جمله،  از  است.  بوده 

سی‌سالگی استقلال ازبکستان و نیز تقدیرنامه‌ی 

حاکم شهر تاشکند به مناسبت روز معلم. او 

همچنین در کنفرانس‌ها و همایش‌های علمی 

قزاقستان،  ازبکستان،  ایران،  در  مختلف، 

روسیه، اروپا و آسیای جنوبی، مشارکت کرده 

و بخشی از پژوهش‌های او در نشریات علمی 

منتشر   )Impact Factor( تأثیر  ضریب  با 

شده است.

تعهد  با  همراه  فعالیت‌ها،  مجموعه  این 

حرفه‌ای و کوشش علمیِ او در آموزش نسل 

تازه‌ای از پژوهشگران زبان و ادبیات فارسی، 

سبب شده است تا شاه‌علی‌یوا نرگس قهرماناونا 

به‌عنوان یکی از چهره‌های فعال و شناخته‌شده 

در مطالعه‌ی ادبیات فارسی و ادبیات تطبیقی 

در آسیای میانه معرفی شود.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

166

دکتر یامان حکمت )حمید تقی‌آبادی(، متولد سال ۱۳۵۸، پژوهش‌گر و استاد دانشگاه در 

حوزه‌های زبان و ادبیات فارسی و جامعه‌شناسی است. او پس از طی مقاطع عالی تحصیلی، 

مسیر حرفه‌ای خود را از روزنامه‌ی »شهرآرا« در مشهد آغاز کرد و طی سال‌های ۱۳۸۲ تا ۱۳۹۱ 

در جایگاه‌ خبرنگار، مدیرتحریریه و سپس سردبیر، تجربه‌ای پربار و اثرگذار در عرصه‌ی رسانه 

به‌دست آورد.

دکتر یامان در سال ۱۳۹۱ به دانشگاه آزاد اسلامی پیوست و از همان آغاز، مسؤولیت تدریس 

و مدیریت علمی را در شعبه‌ی بین‌المللی این دانشگاه در افغانستان بر عهده گرفت. او در ادامه 

به عنوان استاد و نیز معاون این مرکز فعالیت کرد و نقشی مؤثر در تقویت ارتباطات علمی میان 

دانشگاه‌های ایران و افغانستان داشت.

دکتر تقی‌آبادی افزون بر این جایگاه‌ها، به‌عنوان تنها استاد ایرانی مدعو در گروه زبان و ادبیات 

کارنامه‌ی دکتر یامان حکمت



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

167

یافت.  حضور  کابل  دانشگاه  دری  فارسی 

دکتری،  و  ارشد  کارشناسی  مقاطع  در  او 

ادبیات‌شناسی،  ادبی،  نقد  همچون  دروسی 

تدریس  را  تحقیق  روش  و  ادبی  نظریه‌های 

می‌کرد. همکاری او با این دانشگاه تا واپسین 

داشت  ادامه  کابل  سقوط  از  پیش  روزهای 

عالی  تحصیلات  دانشجویان  از  بسیاری  و 

زبان و ادبیات فارسی در افغانستان از محضر 

از آغاز  او بهره‌مند شدند. او همچنین  علمی 

انتشار ماهنامه و سپس فصلنامه‌ی پارسی‌بان 

با این مجله همکاری داشته، به‌عنوان یکی از 

اعضای شورای نویسندگان مجله‌ی پارسی‌بان 

فعالیت می‌کند.

آثار و نوشته‌ها

از دکتر یامان حکمت مجموعه‌ای از کتاب‌ها، 

مقالات و پژوهش‌های مهم منتشر شده است. 

برخی از آثار شاخص او عبارت‌اند از:

از  ادبیات«: مجموعه‌ای  بحران  و   »شاهنامه 

مقالات درباره‌ی نقد ادبیات معاصر همراه با 

چند گفت‌وگو پیرامون شاهنامه.

در ضرورت  نوشتارهایی  متن«:  با   »مواجهه 

در  ادبی  نقد  گفتمان  تقویت  و  شکل‌گیری 

افغانستان.

با  مشترک  پژوهشی  گذشت«:  بودا  بر  »چه   

مسعود تقی‌آبادی در زمینه‌ی نشانه‌شناسی هنر 

و ادبیات در ایران و افغانستان.

تحلیل  و  ترجمه  ایموجی«:  »نشانه‌شناسی   

عصر  در  بصری  زبان  شکل‌گیری  پدیده‌ی 

اینترنت.

عنوان‌های  با  شعر  مجموعه‌ی  سه   

و  نشدم«  یوزپلنگ  که  »چرا  »عقب‌نشینی«، 

»شعری برای شکل بعدی گربه« که هر یک 

نمایان‌گر تجربه‌ای خاص از جهان شاعرانه و 

نگرش‌های ادبی اوست.

از ۲۵ مقاله‌ی  بیش  او  آثار،  این  بر  افزون 

و  ایران  معتبر  نشریات  در  علمی–پژوهشی 

افغانستان منتشر کرده است. از تازه‌ترین آثار او  

می‌توان از کتابی با عنوان »دربارهٔ براهنی« یاد 

کرد که به بررسی روش‌ها و رویکردهای رضا 

براهنی در نقد ادبی می‌پردازد.

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

168

زن پشت دیوار 
... و روزگار



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

169

بود،  نشده  سخت  این‌قدر  روزگار  اگر  شاید 

اما  نمی‌نوشتم؛  چیزی  او  زندگی  از  هیچ‌وقت 

چند سال است که هر صبح و هر شب، صدای 

زندگی‌اش از پشت همین دیوار کاهگلی می‌آید 

و انگار سایه  به ‌سایه‌ با ما زندگی می‌کند.

اولین  کرد،  تغییر  حاکمیت  که  آن‌روزها 

ما خاموش شد صدای  در کوچه‌ی  که  چیزی 

هست،  یادم  بود.  نرگس  کودکان  خنده‌ی 

صبحی که مثل همیشه، همراه با دو دخترش، 

مهسا و مرجانه راهی مکتب بود، صدای شادی 

دخترانش را می‌شنیدم که از مکتب می‌گفتند، 

زودی  به  و  است  نزدیک  امتحان‌ها  این‌که  از 

آنان  روز  آن  می‌کنند.  ارتقا  بالاتر  صنف  به 

شادی‌کنان رفتند؛ اما نیم‌ساعت نشده برگشتند؛ 

 خاموش و در 
ً
رنگ‌ نرگس پریده بود؛ اما کاملا

خود فرورفته به‌نظر می‌رسید. 

دیگر از مکتب خبری نبود، مکتب‌ها به روی 

تمام دختران بسته شده بودند، و مهسا و مرجانه 

ناهید نیازی

روزها و روایت‌ها

دیوار پشت  زن 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

170

به‌عنوان یک مادر که سرپرستی  نبودند.  استثنا 

با خودش سخن  داشت،  بر عهده  را  دو دختر 

گریه  از  اما  می‌لرزید؛  صدایش  و  می‌گفت 

خبری نبود. همان‌جا فهمیدم زنی که گریه‌اش 

 دلش ترک خورده. او تنها اندوه 
ً
بند می‌آید، حتما

مکتب نرفتن دخترانش را نداشت، بلکه خودش 

نیز شغلش را از دست داده بود.

بعد از آن، روزها فقط صبح و شام بودند و 

به  دیگر  نرگس  نداشتند.  دیگری  معنایی  هیچ 

مکتب نمی‌رفت. در واقع نمی‌توانست به مکتب 

برود. معلم بود؛ اما حالا کسی به معلم زن نیاز 

نگاه‌هایش  از  اما  نمی‌گفت؛  را  این  نداشت. 

از  بیش  او عادت داشت که وقتی  می‌فهمیدم. 

حد عصبانی بود، سکوت می‌کرد. سکوتی سرد 

و سنگین. از پنجره‌ی کوچکی که به حویلی ما 

دید داشت، او را می‌دیدم که گاهی به گوشه‌ی 

خانه می‌نشیند و کتاب‌هایش را تند و تند ورق 

می‌زند و یکی یکی همه را بر روی هم می‌گذارد، 

و این کار را بارها تکرار می‌کند؛ انگار کسی در 

دلش در را بسته باشد.

مرگ شوهرش اندوه بزرگتری بود که دردش 

بود؛  کارگر  مردی  نعیم  می‌کرد.  دوچندان  را 

کار  به‌کار کسی  و  زیر،  آرام وسربه  و  خاموش 

زیر  از  مورچه  می‌گفتند  محل  مردم  نداشت. 

پایش آزار نمی‌بیند. وقتی به سر چهارراه منتظر 

بود تا کسی بیاید و او را به‌ کارگری ببرد، طعمۀ 

لرزاند.  را  شهر  انفجار  صدای  شد.  انتحاری 

به کار  او زودتر  من همان لحظه دعا کردم که 

رفته باشد. ساعت‌ها گذشت و از بازگشت نعیم 

همسایه‌ها  شام  نزدیکی‌های  اما  نبود؛  خبری 

وسط  گذاشتند  و  آوردند  را  شوهرش  جسد 

زدند،  کنار  را  سفید  پارچه‌ی  وقتی  حویلی. 

تنها چیزی که از او مانده بود، همان سکوت و 

آرامش بود. نرگس نه فریاد زد، نه گریه کرد؛ فقط 

نشست و چادرش را روی صورتش کشید. آن 

بی‌صداترین عزایی بود که در عمرم دیده‌ بودم.

بعد از مرگ نعیم، خانه‌ی‌شان مثل اتاقی شد 

که هوا از آن رفته باشد. شب‌ها، از پشت دیوار، 

صدای گریه‌ی پنهانی بچه‌ها را می‌شنیدم. چند 

بار خواستم بروم آنان دلداری بدهم؛ اما نرگس 

کسی را به رنج خودش راه نمی‌داد.

او حالا هم مادر است، هم پدر، هم نان‌آور، 

هم نگهبان. تمام این مسؤولیت‌ها را دارد؛ اما 

از هیچ‌کدام درآمدی ندارد و تنها شغلش را هم 

از او گرفتند. چندبار خواست برایش کاری پیدا 

کند؛ اما به‌هرجا مراجعه کرد، گفتند: محدودیت 

سخن  این  نمی‌گیرند.  کار  به  را  زنان  و  دارند 

که »زنان حق بیرون شدن از خانه را ندارند«، 

نقل قولی بود که از زبان همه می‌شنید. شنیدن 

این سخن برای او نه تنها که دردآور بود، بلکه 

استخوانش را می‌شکست؛ زیرا مسؤولیت نان 

دادن دو دختر، بر دوشش سنگینی می‌کرد؛ اما 

بدترین چیز، فقر نیست؛ بلکه ناامیدی است.

نور  زیر  شب‌ها  مهسا،  کوچکش،  دختر 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

171

و  باز  را  مکتبش  کتاب‌های  تیلی،  چراغ  لرزان 

درس‌هایش را تکرار می‌کند. یک شب، از دیوار 

شنیدم که آرام به مادرش می‌گفت:

»یک روز من هم معلم می‌شوم، مادر؟«.

گفتن شکست؛  برای جواب  نرگس  صدای 

اما سعی کرد محکم بماند:

»می‌شوی، دخترم… می‌شوی!«

به‌این‌زودی‌ها  می‌دانست  خودش  این‌که  با 

چراغی که دختران در زیر نور آن درس بخوانند، 

افروخته نمی‌شود.

دختر بزرگ‌ترش، مرجانه، گاهی می‌آید از ما 

آرد قرض می‌گیرد. به چهره‌اش که نگاه می‌کنم؛ 

از زمانش بزرگ شده.  کودکی است که زودتر 

یک روز زیر لب گفت: »اگر کار کنم، کسی مرا 

نمی‌زند؟«

هم  مادرش  بگویم.  چه  نمی‌دانستم  من 

شنیده بود؛ فقط آه کشید؛ آهی که انگار از عمق 

سال‌ها رنج بالا آمد.

که  است  صحنه‌هایی  از  پر  نرگس  زندگی 

را  آن‌ها  کسی  شاید  روزی  اما  نمی‌شود؛  دیده 

بنویسد. مثل لحظه‌هایی که آرد قرض می‌گیرد؛ 

یا  ندارد.  هیزمی  تنور،  روشن‌کردن  برای  اما 

وقتی که از پاره‌پاره‌ترین لباس‌ها برای دخترانش 

وقت  دیر  تا  شب‌ها  وقتی  یا  می‌دوزد.  پیراهن 

بیدار می‌ماند و کارهای بافتنی‌اش را برای فروش 

آماده می‌کند؛ اما هرچه بیش‌تر زحمت می‌کشد 

کم‌تر از عهدۀ مشکلات زندگی‌اش برمی‌آید.

گاهی از درز ترک‌خورده‌ی دیوار، خانه‌شان را 

نگاه می‌کنم. نه از روی فضولی؛ از روی دردی 

که در دلم می‌چرخد. نرگس خسته است، خیلی 

خسته؛ اما هنوز صبح‌ها در صف آب می‌ایستد، 

هنوز برای بچه‌هایش نان خشک را نرم می‌کند، 

هنوز با این‌که دلش پُر از رنج است، در سلام 

گفتنش مهربانی دارد.

قهرمان  او  می‌گویم  بپرسید،  من  از  اگر 

نیست، قهرمان بودن، کلمه‌ای بزرگ و بی‌جان 

است. نرگس یک زن »واقعی« است. یکی از 

هزاران زن این سرزمین که زندگی‌شان ساکت؛ 

اما سنگین‌تر از هر فریادی است و من… من 

اگر  بعد  سال‌ها  اما  هستم؛  همسایه‌اش  فقط 

کسی بپرسد در این روزگار چه دیدم، می‌گویم: 

زندگیِ زنی را دیدم که همه‌چیزش را از او گرفتند؛ 

اما هنوز دخترش را به فردایی که ندارد امیدوار 

لرزان،  کوچکِ  امید  همین  شاید  و  می‌کند، 

بزرگ‌ترین حقیقت این روزها باشد. امیدبستن 

به آینده‌ای نامعلوم، سخت ناامیدکننده است. 

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

172

لطیفه صدیقی

و روزگار چنان ما را از هم دور ساخت،

 زنده‌ایم.
ً
که انگار مجازا

دیگر حتی به زمان حال باور ندارم

چرا چنین شد؟!

 زنده‌ایم؟!
ً
آیا واقعا

خودت این‌جایی،

پیش  آن‌سوتر،  کیلومتر  هزاران‌ها  دلت  اما 

مادرت

کاش می‌توانستم او را در آغوش بگیرم،

و دستان مهربانش را بوسه‌باران کنم

ای کاش دوری نبود،

مهاجرتی در کار نبود!

کدام پرنده دلش می‌خواهد مهاجر شود؟!

مگر من چه‌قدر زنده خواهم ماند؟!

روزگار و   ...



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

173

به گفته‌ی مادرم »زنده‌جدایی سخت است… 

بسیار سخت!«

و این، واقعیتی ا‌ست که باید پذیرفت

نگاهم به ساره، اسوه، سانی و سامی می‌افتد

آیا آن‌ها چیزی از مهاجرت می‌دانند؟!

از آواره‌شدن؟! از دلتنگی؟!

نه…

اما باید قوی بود،

برای ساره، اسوه، سانی و سامی باید ایستاد،

باید ساخت، باید ماند

برای آینده‌ای که می‌سازم باید به خودم ایمان 

بیاورم

زندگی ادامه دارد...

حتی اگر دلم در جایی دور باشد.

و شاید همین ادامه‌داشتن زندگی

یادآوری این باشد

که انسان با وجود همه‌ی زخم‌ها

توان برخاستن دارد.

گاهی فکر می‌کنم امید

نه در اتفاق‌های بزرگ،

که در قدم‌های کوچک روزانه‌ام پنهان شده؛

در لبخند صبحگاهی سامی و سه قلوها

در صداهای کودکانه‌ای که خانه را گرم می‌کند،

در لحظه‌هایی که خستگی‌ام را می‌پوشانم

تا جهان برای‌شان امن بماند.

آری…

زندگی ادامه دارد؛

وقتی برای کسی دلیلِ ادامه‌دادن می‌شوی.

وقتی در دل تمام دلتنگی‌ها

باز هم به فردا فکر می‌کنی؛

به خانه‌ای که خواهی ساخت،

به امنیتی که خواهی آفرید.

گاهی دلم دور است،

اما قدم‌هایم همین‌جا	

زمین را محکم‌تر می‌گیرند.

دلم دور است،

اما روحم می‌ماند

تا این مسیر را برای فرزندانم هموار کنم.

و باور دارم روزی خواهد رسید

که فاصله‌ها کوتاه می‌شوند،

دلتنگی‌ها سبک می‌شوند،

و دل من دوباره

در آغوش همان جایی آرام می‌گیرد

که همیشه وطنش بوده است.

***



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

174

سرایش‌هایی از راشد رامز



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

175

سرایش‌هایی از راشد رامز

1
برخورد شب به شیشه

 این جا که آفتاب نمی‌روید از آسمان برای چه بنویسم؟
 دیوانه جان برای که بنویسم؟

  دیوانه جان برای چه بنویسم؟

 این جا که کوچه‌ها و خیابان‌ها رنگی به غیرِ سرخ نمی‌فهمند
 رنگین‌کمان امیدِ من است اما رنگین‌کمان برای چه بنویسم؟

 این جا که من همیشه گرفتارم در تُنگِ تَنگ و تیرهٔ تنهایی
 از عشقِ خود به وسعتِ دریاها؛ از ماهیان برای چه بنویسم؟

 وقتی پرنده می شوم از عشقت با سنگ هم سراغ نمی‌گیری
 رویای این پرندهٔ بی‌کس را ای ناجوان برای چه بنویسم؟!

 در عمقِ چشم‌های غم‌آلودت جز شعرِ ناسرودهٔ رفتن نیست
 بدرود ای دلیلِ غزل‌هایم »با من بمان« برای چه بنویسم؟

۲ 
 از پای‌تخت خواب

 هوا خنک شده امشب بمان در آغوشم
 سرود گرم تنت را بخوان در آغوشم

 بمان که تا بپذیری برای خندیدن
 هزار فلسفه دارد جهان در آغوشم

 کمی به یاد بیاور، تو تا پرنده شدی
 چه ساده شکل گرفت آسمان در آغوشم

 همین که عکس تنت روی برکه ام افتاد
 صدا بلند شد از ماهیان در آغوشم

 اگرچه رود زمان در تلاطم است اما
 تکان نمی خورد آب از زمان در آغوشم

 مدام در دلت اندوه تلخ فاصله هاست
 کجاست فاصله ای بین مان در آغوشم

 بشر روانه تاریکنای دلتنگیست
 تو با بشر نرو امشب، بمان در آغوشم

راشد رامز



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

176

۳ 
 برخورد شب به شيشه

 وقتي كه آدم‌ها نمي‌خندند، مي‌خندم
 از اين سبب ديوانه‌ها ديوانه گفتندم

 وقتي به آدم چتر مي‌گردد خداوندش
 من زير باران می گريزم با خداوندم

 اين ماهيان شاهان دريايند و غمگين اند
 ديوانه ام من، در دهان كوسه خرسندم

 يك لحظه!
 زنگ آمد...

 - بلي! ای جان جانانم!
 حالا كجايي اي دلت كوه دماوندم؟

 حالا کجایی؟ بی تو یک بیگانه در بلخم
 حالا کجایی؟ بی تو تنها در سمرقندم

 »آن سوی خط:
 آواز باران
 شور دریا
 مکث...

 بعدن صدای دلکش جانان دلبندم«

 ميگويد: اي ديوانه جان بگذار گوشي را
 در خود ببين، من در تو ام، من در تو مي خندم

۴ 
 هرآیینه

 دور يك ميز نشستيم و به هم خنديديم
 ما دو غمگين به دو تا منبع غم خنديدم

 بس كه با مرگ صميميتِ ما بالا رفت 
 زندگي گفت كه ديوانه شدم، خنديديم

 هيچ معلوم نشد در دل اين شهر لجن
 چه رقم مست شديم و چه رقم خنديدم؟

 از خبرهاي جهان بوي بدي مي آمد
 من به عطر تن او غوطه زدم، خنديديم

 ناگهان از بر ما غول سياست رد شد
 سربلندانه بر آن گردن خم خنديديم

 یک نفر گفت که در راه رسیدن به جنون
 نقش رنگین رفاقت شده کم،  خندیدیم

 مردمانی که به آیینه فقط سنگ زدند
 جمله گفتند به آیینه قسم،  خندیدیم

 شهر با نغمه دلگير اذان پلكي زد
به ابد طعنه زديم و به عدم خنديديم

پاژن
خرگوش گوش‌دراز و سنجاب



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

177

پاژن
خرگوش گوش‌دراز و سنجاب



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

178

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

178

بخش ششم

آفتاب مثل زر ناب همه‌جا ریخته بود و بوی تازه‌ی علف‌ها هوا را آذین می‌داد. روشنی 
صبح مثل نوار طلایی روی دشت‌ها دراز شده بود و بانگ صبح‌گاهی خروسان از هر 

طرف بلند می‌شد و روز تازه را خوش‌آمد می‌گفت.
در همین صبح روشن، پاژن با حال و هوای خوب از خواب بیدار شد. سه چهار بار 
روی بسترش شیرجه زد و خندید. بعد همان‌طور که چشم‌هایش برق می‌زد، به 
فکر برنامه‌های روزش افتاد. ناگهان جرقه‌ای در ذهنش پرید: امروز بروم به کوهِ 

تپه‌سنگی!
کوهی که از خانه‌شان دورتر بود؛ پر از سبزه‌های نرم، سنگ‌ریزه‌های درخشان، و 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

179
تخته‌سنگ‌های کلان و خرد. پاژن این کوه را خیلی دوست داشت؛ چون در آن‌جا 
می‌توانست از یک سنگ به سنگ دیگر بپرد و این پریدن، بازی مورد علاقه‌اش 

بود.
اما تا حالا هیچ‌وقت بدون مادر یا مادرکلان به آن‌جا نرفته بود.

پاژن بعد از آماده شدن، از خانه بیرون شد تا با کل، برادر خردش، بازی کند. در 
همان لحظه، تصمیمش را با او در میان گذاشت:

»کل، امروز می‌رویم به کوهِ تپه‌سنگی!«
کل با نگرانی نگاهش کرد و آرام گفت:

»اگر تنها برویم شاید اتفاقی بیفتد… کسی نمی‌تواند کمک کند.«
اما پاژن لجباز و بی‌پروا بود، کوتاه نیامد.

کل که نمی‌خواست تنها بماند، قبول کرد و هر دو به راه افتادند.
هرچه به کوه نزدیک‌تر می‌شدند، نسیم ملایمِ صبح به نسیمی خشن‌تر تبدیل می‌شد. 

ابرهای سیاه با کمک باد سرعت می‌گرفتند تا جلوی تابش آفتاب را بگیرند.
اما پاژن بی‌خیال این تغییرها، از این طرف به آن طرف می‌دوید؛ با هر سنگ کوچک 
با دست لمس می‌کرد، و در دنیای بی‌خیالی  را  و بزرگ حرف می‌زد، هر گیاه 

خودش غرق بود.
کل اما با گام‌های آرام و دلی ناآرام پشت سر او می‌رفت؛ گاهی زیر لب می‌گفت:

»کاش امروز… جای دیگر می‌رفتیم.«

وقتی هر دو به بالای تپه رسیدند، ناگهان صدای عجیبی از دلِ کوه بلند شد؛ صدایی 
که شبیه غرّشی کوتاه و سنگین بود. پاژن از ترس در جا ایستاد. تا حالا چنین 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

180

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

صدایی نشنیده بود و نمی‌دانست چی کند. با چشمان گرد شده به هر طرف نگاه 180
کرد؛ اما جز سنگ و سبزه چیزی نبود.

در همان لحظه فهمید که کاش به حرف کل می‌کرد و بدون مادر یا مادرکلان به این 
جا نمی‌امدند.

کل از شدت ترس چشم‌هایش گرد شده بود؛ لبش می‌لرزید و به زور گریه‌اش را 
نگه می‌داشت.

ناگهان تکه‌سنگ بزرگی از بالای کوه کنده شد و چند متر جلوتر افتاد.
پاژن فریاد زد:
»کل! بامن بیا!«

اما کل از ترس خشک شده بود. یکی از سنگ‌ها غلت خورد و درست به سمت کل 
آمد.

پاژن سریع دوید و خودش را به کل رساند، دستش را گرفت و هر دو کنار رفتند.
سنگ از کنار پاهای‌شان گذشت و به پایین تپه افتاد.

کل با صدای لرزان گفت:
»اگر… اگر تو نبودی… من«

پاژن دستش را روی شانه‌ی او گذاشت، نفس نفس‌زنان گفت:
»آرام باش… ما با همیم! تا وقتی کنار هم باشیم هیچ چیز ما را ضرر نمی‌رساند.«

صدای کوه آرام شد؛ اما دل کل هنوز می‌لرزید. پاژن هم در دلش ترس داشت؛ اما 
نمی‌خواست کل بفهمد؛ فقط دست برادرش را محکم گرفته بود که نلغزد.

اینجا بود که قطرات باران شروع به باریدن کرد و هر لحظه شدت آن بیش‌تر 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

181
می‌شد.

آن‌ها تصمیم گرفتند برگردند خانه؛ اما راه برگشت با باد و باران و سستی سنگ‌ها 
کمی سخت‌تر شده بود. در میان راه، کل آهسته پرسید:

»پاژن… چرا کوه قهر بود؟«
پاژن مکث کرد و گفت:

»نمی‌دانم… شاید چون ما بی‌اجازه رفتیم جایی که همیشه نمی‌رویم. کوه باید بفهمد 
که ما قدرش را می‌دانیم.«

کل سری تکان داد و انگشت‌هایش را بیش‌تر در دست پاژن قفل کرد، طوری که 
انگار »باهم بودن« به او قوت قلب می‌داد.

هنوز چند قدم نرفته بودند که صدایی آشنا از پایین تپه بلند شد:
»بچه‌ها! بچه‌ها! بیایید پایین! من دنبال‌تان آمدم!«

صدای مادرکلان مثل آفتاب دوباره دل‌شان را گرم کرد. پاژن ترسش را فراموش 
کرد و کل لبخند زد و دست پاژن را رها نکرد.

وقتی به مادرکلان رسیدند، او هر دو را در آغوش گرفت و گفت:
»برای رفتن بالای تپه باید یاد بگیرید که کوه همیشه شوخی ندارد…؛ اما چیزی که 

امروز نجات‌تان داد، همین باهم بودن شما بود.«
پاژن و کل به‌هم نگاه کردند؛ ترس‌شان کم‌کم جای خود را به لبخند و آرامش داد.

باد دیگر آن‌قدر خشن نبود، و آفتاب دوباره از میان ابرها سرک کشیده بود.
آن‌ها دست در دستِ هم، سبک و آرام، به طرف خانه راه افتادند.

کوه پشت سرشان ایستاده بود؛ بلند، آرام، و انگار دیگر قهر نبود؛ چون فهمیده بود 
که این دو برادر، باهم هستند و یاد گرفته‌اند برای کوه هم احترام کنند.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

182

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

182

در‌ روزگاران قدیم یک خرگوش مهربان که درازترین گوش‌های دنیا را داشت در 
جنگلی انبوه از درخت، با خانواده‌اش زندگی می‌کرد. حیوانات جنگل همه او را 
می‌شناختند و دوست داشتند. او هر روز بعد از این‌که صبحانه‌اش را می‌خورد، از 
خانه بیرون می‌شد و با حیوانات دیگر بازی می‌کرد. روزی چند سنجاب از جنگلی 
دور دست نزدیک خانه‌ی خرگوش گوش‌دراز آمدند و همسایه‌‌ی جدید او شدند. 
همه‌ی دوستان خرگوش گوش‌دراز به دیدن سنجاب‌ها آمدند و به آن‌ها خوش‌آمدید 
گفتند و از این‌که یک سنجاب کوچولوی هم‌سن خود دیدند، شاد شدند. چند روز 

گذشت و سنجاب کوچولو به مادر پدرش گفت:
»من می‌روم بیرون برای خودم دوست پیدا کنم. نگران من نشوید. جای دوری 

 خرگوش گوش‌دراز
و سنجاب

نویسنده و تصویرگر: منیره نوری



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

183

نمی‌روم«.
این را گفت و به‌سوی محلی که همه‌ی حیوانات جمع می‌شدند رفت. وقتی رسید به 
همه سلام داد و با آن‌ها آشنا شد. وقتی نوبت به خرگوش گوش‌دراز رسید سنجاب 

به گوش‌های دراز او نگاهی کرد و شروع کرد به خندیدن!
او گفت:

»وای خدای من چه گوش‌های درازِ بد ترکیبی. من تا حالا خرگوش به این گوش‌درازی 
ندیدم. گوش‌های تو حتی از قد من هم درازتر است!«.

این را گفت و از خنده بر زمین افتاد و دلش را گرفت. با این حرف سنجاب کوچولو 
قلب خرگوش گوش‌دراز شکست و خیلی غمگین و ناراحت شد. حیوانات دیگر هم 
تعجب کردند و با دیدن ناراحتی خرگوش کوچولو ناراحت شدند. آن روز گذشت؛ 

ولی حرف سنجاب از ذهن خرگوش گوش‌دراز نمی‌رفت. با خود می‌گفت: 
»آیا گوش‌های من خیلی زشت هستند؟ اگر این طور است پس چرا تا به حال کسی 
به من نگفته! شاید خجالت می‌کشیدند و حقیقت را پنهان می‌کردند. من خیلی 

خرگوش زشتی هستم…«.
خرگوش کوچولو این حرف‌ها را با خود هی تکرار می‌کرد. او دیگر یک خرگوش 
خوشحال نبود و اصلًا دوست نداشت با کسی بازی کند. یک روز که خیلی حوصله‌اش 
سر رفته بود تصمیم گرفت برای کمی قدم‌زدن به ته جنگل برود. دور از چشم 

دوستانش.
او رفت و رفت که ناگهان صدایی به گوشش رسید:

»کمک! کمک! خواهش می‌کنم کمکم کنید. خواهش می‌کنم نجاتم بدهید…!«.
خرگوش گوش‌دراز راه خود را به طرف صدایی که می‌شنید عوض کرد. وقتی 
نزدیک شد حیوانات را دید که نگران ایستاده‌اند و سنجاب کوچولو را دید که 
در بین یک گودال عمیق از گِل و لای افتاده است و نزدیک است غرق شود. او 

سراسیمه شد و نمی‌دانست باید چکار کند. سنجاب با دیدن خرگوش فریاد زد:
»لطفاً کمکم کن. من داخل گِل فرو رفته‌ام و دستم به هیچی نمی‌رسد. کاری بکن 

وقت کم است!«.
خرگوش کوچولو فکر کرد که چطور سنجاب را نجات دهد که ناگهان یاد حرف 
سنجاب افتاد که به او گفته بود گوش‌های تو خیلی دراز است. خرگوش با خود 

گفت:
»شاید اگر دست سنجاب به گوش‌های من برسد من با گوش‌هایم بتوانم او را 



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

184

سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

نجات بدهم«.184
این را گفت و گوش‌هایش را طرف سنجاب انداخت و گفت:

»عجله کن سنجاب کوچولو. گوش‌‌های من را بگیر. من سعی می‌کنم تو را طرف 
خودم بکشانم. گوش‌هایم را فقط محکم بگیر«.

سنجاب به تمام حرف‌های خرگوش، گوش داد و چیزی نگذشت که خرگوش با 
تلاش زیاد سنجاب را از گِل و لای بیرون کشید.

سنجاب خرگوش را محکم در بغل گرفت و از بس از حرف‌هایی که در مورد 
گوش‌های او گفته بود شرمنده بود، نمی‌توانست در چشم‌های خرگوش کوچولو 

نگاه کند. او به طرف همه حیوانات نگاه کرد و گفت:
»من از حرف‌هایی که در مورد گوش‌های زیبای خرگوش کوچولو زدم خیلی پشیمانم 
و از او معذرت می‌خواهم. امروز گوش‌های خرگوش جان مرا نجات داد. من از 
خرگوش کوچولو می‌خواهم مرا ببخشد و از این به بعد دوباره با همه‌ی ما بازی 

کند«.
خرگوش کوچولو که دید گوش‌هایش چه معجزه‌ای کردند و دید سنجاب کوچولو 
از کارش پشیمان است خیلی خوشحال شد و سنجاب را بغل کرد، و آن‌ها بهترین 

دوست‌های جنگل شدند.
بله بچه‌های خوب ما نباید ظاهر کسی را مسخره کنیم. چون خداوند هر کس را 
آن طور که می‌خواهد خلق می‌کند و ما باید هم‌دیگر را آن‌گونه که هستیم دوست 

داشته باشیم و به یک‌دیگر احترام بگذاریم.



سال سوم 
شماره‌ی هفدهم 
خزان  1404 
خورشیدی

فصل‌نامه‌ی پارسی‌بان
در گستره‌ی 

ادبیات و فرهنگ

185

PARSIBAAN QUARTERLY
In the realm of literature and culture

Third Year, NO: 17, September / November 2025

Editor-in-Chief: Sayed Masoud Hossaini
Deputy of Editor-in-Chief: Maryam Zarif

Executive Editor: Saeed Haqiqi
Managing Editor: Esmatullah Ahrary

Deputy Editor: Nooria Noorzadeh
Senior Advisor: Rooholamin Amini

Literary Editor: Parviz Arezu 
Arts Editor: Navid Mashouf

Children’s literary director: Munira Noori

info@parsibaan.com
www.parsibaan.com


